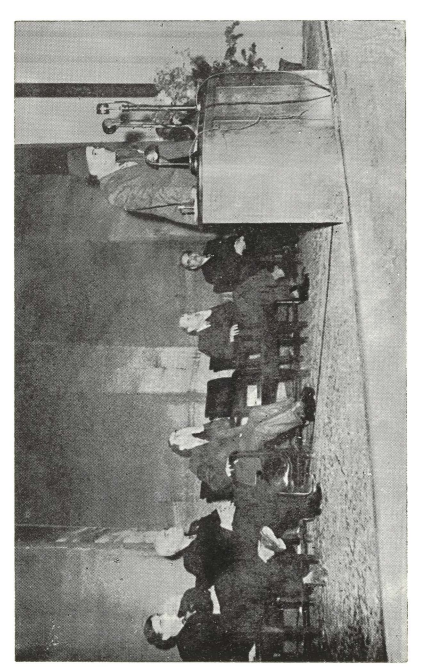
جَامِعِ بَلْلَهُ لِلْعَرِيبَيْنَ

# الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَا الْكِنَاءُ لِلْكُرِي الْمُرْتِ لِمَا اللهِ الْمُرْتِ اللهِ ا

بغتالی من ۲۰ إل ۲۸ مارس ۱۹۵۲



المنتقلة ال



الدكتور أبراهيم مدكور يلقى كلمة الختام

League Kitab جَامِعِ بَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلْمُ اللْمُواللَّا اللَّهُ اللَّالِي الْمُعَالِمُ اللْمُواللَّهُ الللْمُواللَّهُ الللْمُو

الكَاارُالَّةِ فِي الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ لِلْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُراكِيلُ الْمُرْكِيلُ الْمُراكِيلُ الْ

بغت الآن من ۲۰ إلى ۲۸ مارس ۱۹۰۲







صورة ابن ســـينا للفنان أبو الحسن صديقي

## فهـــرست

| <br> | _ |
|------|---|

| ١  | تصدير : للدكتور أحمد أمين                                               |
|----|-------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | مقدمة : للدكتور إبراهيم مدكور                                           |
| 11 | مراج المررجان                                                           |
| ١٩ | رياسة المركدم العضاؤه                                                   |
|    | حف_لة الافتتاح                                                          |
| 40 | نطق ملكى للأمير عبد الإلـٰه                                             |
| 77 | خطاب وزير المعارف الأستاذ خليل كنه                                      |
| ۲۸ | كلمة لحنة ابن سينا العراقية للدكتور ناجي الأصيل                         |
| ۳١ | كلمة مدير الإدارة الثقافية للدكتور أحمد أمين                            |
| ٣٣ | كلمة مندوب اليونسكو للأستاذ روجيه كايوا                                 |
| ٣٧ | كلمة الدول الشرقية لمعالى حسن تهي زاده                                  |
| ٤١ | كلمة المستشرقين للأستاذ جب                                              |
| ٤٢ | كلمة الوفود العربية للدكتور إبراهيممدكور                                |
|    | الجلس_ات                                                                |
|    | اليوم الأول                                                             |
| ٥٣ | سلسلةمتصلةمن تلاميذ ابن سينا فى مائتى عام للأستاذ محمود محمد الخضيرى    |
| ٦. | رسالة الأكسير للأستاذ أحمد آتش                                          |
| ٦٥ | مؤلفات ابن سينا: منهج نصنيفها للأستاذ الأب قنواتى الدومنيكي             |
| ٧١ | حى بن يقطان لابن سينا وابن طفيل والسهرور <b>د</b> ى للدكتور أحمد أمين . |

صفحة

| صفحة       |                                                            |
|------------|------------------------------------------------------------|
| ٧٣         | ابن سينا والشيعة للدكتور محمد مصطفى حلمي                   |
| <b>~</b> 9 | مساهمة فرنسا في إحياء ذكرى ابن سينا للأستاذ لويس ماسينيون  |
| ۸۱         | اسبانيا ودراسة ابن سينا للأستاذ جارسيا جوميز               |
| ٨٤         | الآثار الفارسية لابن سينا لمعالى على أصغر حكمت             |
| 91         | أدب ابن سينا العربي والفارسي للأستاذ أحمد حامد الصراف      |
| 1.0        | ابن سينا وفن الشعر لأرسطو للدكتور عبد الرحمن بدوى          |
| 117        | القصيدة العينية للأستاذ عادل الغضبان                       |
|            | اليوم الثــــانى                                           |
| 174        | موسيقي ابن سينا للأستاذ زكريا يوسف                         |
| 141        | الأراجيز الطبية للأستاذ شارل كوينس                         |
| 120        | الحراحة عند ابن سينا للدكتور كاظم إسماعيل جورقان           |
| 127        | الشيخ الرئيس ابن سينا الكحال للدكتور مصطفى شريف العانى     |
| 177        | ميلاد ابن سينا للأستاذ محمد محيط الطباطبائي                |
| ۱۷۰        | الحكيم ابن سينا وأمراض القلب للدكتور فواد عبد الكريم قندلا |
| ١٧٦        | ابن سينا فى قانونه للدكتور عزة مريدن                       |
| ١٩٠        | نظرية الحبر عند ابن سبنا للدكتور جميل صليبا                |
| ۲.,        | الله والعالم للدكتور محمد ثابت الفندى                      |
| 77.        | الشعور للدكتور أحمد فؤاد الأهواني                          |
|            | اليوم الثــــالث                                           |
| 741        | ابن سينا والنبوة في القصص الشعبي للدكتور سهيل أنور         |
| 747        | النفس الإنسانية عند ابن سينا للدكتور ألبير نصرى نادر       |
| 727        | الحديد في منطق ابن سينا للآنسة جواشون                      |
| 7 2 7      | أثر ابن سينا فى القارة الأفريقية للأستاذ فان رايت لاو      |
| 7 £ A      | مساهمة لبنان في دراسة ابن سينا للأستاذ فؤاد افرام البستاني |

| صفحة |                                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------|
| 101  | ابن سينا وأثره فى التصوف للأستاذ عباس العزاوى                    |
| 409  | النزعة الإنسانية عند ابن سبنا للأستاذ زهدى جارالله               |
| 44.  | الإلهيات بين ابن سينا وابن رشد للدكتور محمد يوسف موسى            |
| ۲٠٤  | ابن سينا الشاعر للدكتور محمد بديع شريف                           |
| ۳۱۳  | شاعرية ابن سينا للدكتور محمد مهدى البصير                         |
| ۳۱۸  | مشكلة الألوهية بين ابن سينا والمتكلمين للدكتور محمد البهي        |
| 444  | ابن سينا والعصر العباسي للدكتور داود الحلبي                      |
|      | اليوم الرابع                                                     |
| ٥٣٣  | التربية عند ابن سينا ورسالة السياسة للأستاذ كمال إبراهيم         |
| 451  | أثر ابن سينا في عصر النهضة للأستاذ مالكولم بارهاد                |
| 454  | ترجمة ابن سينا إلى اللاتينية للآنسة دالفرنى                      |
| 455  | بسكال ومونتيني وابن سينا للأستاذ فان دنبرج                       |
| 450  | ابن سينا والنبوات للدكتور محمد الماشمي                           |
| 401  | نظرية النبوة والحقائق الدينية عند ابن سينا للأستاذ لويس جارديه   |
| 405  | العقيدة عند ابن سينا للأستاذ كاظم الطريحي                        |
| 409  | ابن سينا وتعليم الطب فى أوربا فى القرون الوسطى للدكتور مصطفى عمر |
| ۱۲۳  | ابن سينا في الآداب السريانية للأب بولس بهنام                     |
| ٣٦٢  | كتاب الشفاء لابن سينا للدكتور إبراهيم مدكور                      |
|      | حفـــلة الخـــام                                                 |
| 419  | كلمة الدكتور ناجى الأصيل                                         |
| ٣٧٠  | تلخيص اعمال المهرجان للدكتور إبراهيم مدكور                       |
| ٣٧٥  | كلمة الإدارة الثقافية للجامعة العربية للأستاذ سعيد فهيم          |
| ۳۷۸  | كلمة رئيس الوفد التركى للدكتور كاظم إسماعيل جورقان               |
| 444  | كلمة رئيس لحنة ابن سينا الإيرانية لمعالى السيد على أصغر حكمت     |
|      |                                                                  |

( • )

| صفحة |                                                            |
|------|------------------------------------------------------------|
| ٣٨٢  | كلمة مندوب أندونيسيا للسيد محمد رشيدى                      |
| ۳۸٤  | كلمة رئيس الوفد السورى للدكتور جميل صليبا                  |
| ۲۸۳  | كلمة رئيس الوفد اللبناني للأستاذ فؤاد افرام البستاني       |
| ۳۸۷  | كلمة مندوب المملكة الأردنية الهاشمية للسيد عبد الله زريقات |
| 474  | كلمة ممثل ليبيا للأستاذ أحمد راغب الحصايرى                 |
| 441  | كلمة مندوب اسبانيا للأستاذ جارسيا جوميز                    |
| 498  | كلمة رئيس المهرجان للدكتور ناجى الأصيل                     |
|      | ملحقيات                                                    |
| 499  | الناحية الصوفية في فلسفة ابن سينا للدكتور أبو العلا عفيني  |
| ٤٥٠  | ابن سينا بنن الفرس والعرب للأستاذ محمد تقى القمى           |
| १०१  | آراء ابن سينا في الحيولوجيا للأستاذ ساطع الحصري            |
|      |                                                            |



جـ لالة الملك فيصل الثاني

### تصلير

من علامات الأمم الحية أن تعتنى بكبرائها فىالفلسفة أو فى العلم أو فى الفن أو فى الفن أو فى الفن أو فى الفن أو فى الخرب ، ولها فى ذلك طرق مختلفة : إما بإقامة التماثيل لهم ، أو بإقامة المهرجانات لذكراهم .

وقد تنبه العرب أخيراً إلى ذلك ، فأقاموا مرة مهرجاناً للمتنبى ، وأخرى مهرجاناً لأبى العلاء ، وهذا مهرجان ابن سينا .

وقد احتفل به الأتراك من قبل فأقاموا له مهرجاناً ، ثم نبتت فكرة لإقامة مهرجان له فى إيران ، ثم سرت الفكرة إلى دول العرب ، فأقيم له مهرجان فى بغداد ، وهو الذى نتحدث عنه اليوم ، والسبب فى ذلك أن ابن سيناكانت تتنازعه عصبيات مختلفة لأسباب مختلفة ، فلما أن ولد فى تركستان قبل إنه تركى فأقام الأتراك له مهرجاناً ، ولأنه أقام بفارس تعصب له الفرس ، ولأنه تثقف ثقافة عربية تعصب له العرب . والفلسفة تهزأ بكل ذلك وتقوم الرجل بنتاجه لا بدمه ولا مكان مولده .

وكان ابن سينا يولف بالفارسية وبالعربية . وكانت له مناح مختلفة : فهو طبيب درسه الأطباء على أنه أحدهم، وعظيم من عظمائهم ، وهو عالم بعلم النفس كذلك ، وهو قصاص وشاعر وطبيعى وكيماوى ، بل ربما عيِّر بضعف اللغة كما يذكرون فألف كتاباً كبراً فى اللغة ، وقد ألف أيضاً فى التصوف فدرس تصوفه ، وهى مناح مختلفة تشهد لصاحبها بالتفوق العقلى .

لذلك لا عجب أن تقام له المهرجانات المختلفة ؛ وقد نبتت فكرة هـذا المهرجان في إيران بمناسبة مرور ألف عام على مولده ، وتلقف الفكرة العرب،

فأرادوا الاحتفال به أيضاً، وقد ألفت لحان مختلفة للمهرجان كانت إحداها في فارس وثانية في العراق وثالثة في مصر . وكانت هذه اللجان الثلاث على اتصال بعضها ببعض ، وكونت لحنة مصر منذ أكثر من سنتن ، واهتمت طهران ببناء ضريح له في همذان ، ووضع صورة خيالية له ، وطبع طوابع بريد تذكارية خاصة به ألخ . وكان مما اهتدت إليه لحنة مصر ، الاعتناء بجمع كتب ابن سينا فى الأقاليم المختلفة ، ووصفها وذكر مكانها ، وإنتدبت لهذا العمل حضرة الأب جورج شحاته قنواتى ، وساعده على هذا العمل سفره مع بعثة الجامعة العربية لحمع مخطوطات الكتب القيمة الموجودة في الآستانة ، فكانت هذه خطوة أولى بنيت علمها أمحاثها التالية . ثم قامت اللجنة المصرية أيضاً بنشر جزء المنطق من كتاب الشفاء لابن سينا ، ولم يكن نشر من قبل ، إذكان أهمل عند نشر كتاب الشفاء . ثم عمدت اللجنة إلى نشر ترحمة علمية وافية لابن سينا، وعهدت لها إلى حضرة الدكتور محمود الخضيري ونرجو أن توفق قريباً لنشرها . وطلبت إلى اللجان الأخرى نشر بعض ما لم ينشر من مؤلفات ابن سينا . ثم عهدت إلى بعض كبار الكتاب من شرقيين ومستشرقين أن يضعوا أبحاثاً مختلفة ، كل فها تخصص فيه ، ففعل أكثرهم ذلك مشكورين .

وتعاونت لحنة مصر مع لحنة العراق فى تنظيم المهرجان: من ترتيب البحوث والموضوعات والمحاضرات العامة ، وإقامة معرض لمؤلفات ابن سينا ونماذج من مخطوطاته .

ونحمد الله إذكان التوفيق حليفاً لهذا المهرجان ، في كل ما يتعلق به من محاضرات وأبحاث ومعرض ورحلات وغير ذلك . وكان من خير ما يلفت النظر دقة التنظيم، ورحابة صدر الباحثين في سماع الرأى المخالف، والرد عليه في لطف وهوادة ، كماكان مما يستحق الإعجاب ما رأت الوفود من العراق من كرم الضيافة وحسن اللقاء ، والعمل على راحة المؤتمرين ، مما يستوجب الشكر والثناء .

ولما تم المهرجان رأينا أن من أسباب تخليده جمع ما قيل فيه، ووصف ما حدث ، وقد رأينا تعميما للفائدة ، أن تنشر الأبحاث التي كتبت بغير اللغة العربية بنصها أولا ثم نلخصها باللغة العربية .

وأخيراً نشكر اللجنة الثلاثية التي عهدت إليها اللجنة المصرية بالإشراف على هذا العمل ، وأعضاؤها الكرام هم حضرات: الدكتور أحمد فؤاد الاهوانى ، والأب جورج قنواتى ، بإشراف الأستاذ الدكتور ابراهيم مدكور .

ونرجو أن يكون التوفيق الذى صادفه مهرجان ابن سينا باعثاً لأهل الفكر على أن يكثروا من هذه المهرجانات، ويستمروا فى إحياء ذكرى علمائهم؛ حتى يقلد ناشئتهم ماكان لعظمائهم، والله ولى التوفيق.

أحمد أمين

## نق أمة

نبتت فكرة مهرجان ابن سينا في هدوء ، ونمت في هدوء أيضاً ؛ ثم قدر لها أن توتي ثمارها على أحسن ما يكون النبت الهادئ السلم . ولدت مجردة عن الحنس والوطن ، فبدا مظهرها إنسانياً عالمياً ، لا محصره أفق ولا محده مكان ، ويكني أن نشير إلى أنه احتني بابن سينا في باريس و كمبردج ومنتريال ، قبل أن محتنى به في بغداد . وفي بغداد نفسها رأينا الأسباني إلى جانب الليبي ، والإنجليزي إلى جانب الإيراني ، والتركي إلى جانب الأندونيسي ، والفرنسي إلى جانب الأردني . ومن لم يستطع الحضور أبي إلا أن يشترك عن طريق البرق أو البريد ،كالسودان والهند وجنوب أفريقية . هيئة أمم علمية حرصت منظمة اليونسكو على أن تتوجها برمزها ، وتساهم في نشاطها .

وفى الواقع أن هذه الفكرة إنما نشأت باسم العام ، فقامت على العلم وللعلم ، وأحدثت حركة فكرية لها وزنها . فبعثت ابن سينا من مرقده ، وأجرت الأقلام بذكره ، لا فرق بين عربية وسريانية ، وتركية وفارسية ، وإنجليزية وفرنسية ، وإيطالية وأسبانية . وآية ذلك أنه وضع لمناسبة مهرجان ابن سينا ما يقرب من عشرين مؤلفاً بلغات شتى ، يحقق بعضها نصوص ابن سينا ، أو يعلق عليها ، أو يترجمها إلى لغة غير لغتها الأصلية ، ويرمى بعضها الآخر إلى شرح آرائه ونظرياته ، وعرضها بلغة العصر وروحه ، وربطها بالآراء والنظريات العلمية والفلسفة الأخرى . هذا إلى طائفة كبيرة من الأحاديث والمقالات التى أذاعها الراديو ، أو نشرتها المجلات العلمية والثقافية ، ومن بين هذه المجلات ما وقف على ابن سينا أعداداً خاصة ممتازة .

بدأ المهرجان واستمر ، وحديث العلم فيه فوق كل حديث ، وكلمة البحث والدراسة فوق كل كلمة ؛ وأصدق شاهد على ذلك هذا الكتاب بما حوى

من بحوث قيمة . ودراسات ممتعة ، و دون أن ندخل فى تفاصيل هذه الدراسات ، نستطيع أن نلاحظ أنها قادت إلى أمور ثلاثة ، وهى : أن ابنسينا رجل موهوب ، وأنه عنوان ثقافة ، وأنه مفكر عالمى .

فأما مواهبه فتتلخص فى ذلك الذكاء النادر ، والذاكرة القوية ، والعقل الحصب ، والحلد المنقطع النظير على العمل . وقد بدت ملامح ذلك كله فى سن مبكرة ، بحيث استطاع أن يستكمل ثقافته اللغوية والدينية والعقلية ولما بجاوز العاشرة ، وأن يصل إلى مرتبة النبوغ والتخصص ولما يناهز العشرين. فأضحى حجة فى الطب والفلك والرياضة ، وإماماً فى الفلسفة ؛ ورغب الملوك والأمراء فى أن ينضم إلى حضرتهم ، وينخرط فى سلك بلاطهم . وتوج ذلك كله بإنتاج متنوع غزير قل أن يتوفر لرجل مثله لاقى ما لاقى من عنت واضطراب ، فخلف لنا ما يزيد على مائتى مؤلف ، بين طويل ومتوسط ومختصر .

وأما أنه عنوان ثقافة؛ فذلك لأنه يعبر تعبيراً صادقاً عن الفكر الإسلامى ، ولهذا الفكر خصائصه ومميزاته . أخذ عن اليونان والرومان ، كما تأثر بالفرس والهند والسريان ، وضم هذا إلى ذاك ؛ ليكوّن منه مزاجاً جديداً ، ويصقله بصقله الحاص ؛ وبذا أضحى وليد بيئته وظروفه بقدر ما اعتمد على الثقافات العالمية الأخرى . وابن سينا – بين مفكرى الإسلام – من خير من محمل هذا الطابع ويعبر عنه : أكمّ بالثقافة الإسلامية الشاملة المعاصرة له ، وهضمها خير هضم ، ويعبر عنه ترجمة صادقة ، فكتب فى الطب والكيمياء ، والطبيعة وعلم الأحياء ، والفلك والرياضة ، والمنطق والميتافزيق ، والأخلاق والسياسة ، والتوحيد والتفسير . وكتابا « الشفاء » و « القانون » خير مثل لهذه الثقافة الواسعة .

فنى « الشفاء » نجد مذهب أرسطو وشراحه إلى جانب آراء أفلاطون وزينون وأفلوطين ، كما نجد الفلسفة كلها متآخية مع العلم ، وممتزجة به كل الامتزاج . فإلى جانب المنطق والميتافزيقي يشتمل الكتاب على رياضيات أقليدس وأرشميدس ، وفلك بطليموس ، وموسيقي الفيثاغوريين ، ودراسات مستفيضة في النبات والحيوان . وفي « القانون » نرى طب أبقراط وجالينوس ، إلى جانب طب الهند والفرس ، وما أحدثه المسلمون السابقون من تجارب وعلاج .

وفى الكتابين أخذ وابتكار ، أخذ عن الثقافات الأخرى وابتكار ولده البحث والدرس فى العالم الإسلامى نفسه . وابن سينا يعد بلا شك فى مقدمة الباحثين والمبتكرين المسلمين ، وقد برهن هذا المهرجان على ما فى آرائه من أصالة، وما فى بحثه من تجديد وابتكار ، وعنى الباحثون بإظهار نواحى أصالته المختلفة ، فى المنطق، وعلم النفس ، والطب ، والموسيقى . وبذا يمكن أن يقال إن ثقافته إنسانية واسعة الأفق ، لا تخشى الأخذ عن الغير مادامت تومن بنفسها ، كما لا تخشى أن يوخذ عنها فتستفيد و تفيد .

ومن هنا كان ابن سينا مفكراً عالمياً ، يرتفع عن حدود الزمان والمكان ، ولا غرابة فهو عالم وفيلسوف ؛ والعلم والفلسفة الحقة لا وطن لها . ففلسفته هي فلسفة اللغة العربية منذ القرن الحامس الهجرى إلى أوائل القرن الحالى ، فكانت تدرس بانتظام في تونس والقاهرة ودمشق وبغداد ، عن طريق مباشر أو غير مباشر . ونستطيع أن نقرر أنه كان لها صدى في تفكير السيد جمال الدين الأفغاني والأستاذ الإمام ، وبذا عاشت وعرشرت على الرغم من حملة الغزالي ونفور القرون المتأخرة من الفلسفة ودراستها . ولم يكن أثر طبه بأقل من أثر فلسفته ، الم ريما كان أشد وأوضح . ذلك لأن « القانون » بقي مرجعاً لأطباء العربية حتى أليوم ، يتدارسونه ، ويطبقون بعض وصفاته ، ووسائل علاجه .

وما يقال عن العربية بمكن أن يقال عن الفارسية التي تعتبر لغة ابن سينا الأصلية ، فكتب بها وألف ، وما لم يكتبه ترجمه الفرس إليها من بعده ، وتعلقوا بتراثه حميعه ، إن فى الطب أو فى الفلسفة . وعن طريق العربية والفارسية امتد أثره إلى التركية ، فتتلمذ له الأتراك بدورهم ، ورددوا آراءه وتعاليمه ؛ ولست فى حاجة أن أشهر إلى أن مكتبات استامبول تعد أكبر مصدر لآثاره ومخلفاته .

وله فى العبرية والسريانية قراء وتلاميذ وأتباع ، فنقلت طائفة من مؤلفاته إلى العبرية ، «كعيون الحكمة » وبعض أجزاء « الإشارات » و « النجاة » ؛ وتأثر به مفكرو الهود فى القرون الوسطى ، وعلى رأسهم موسى بن ميمون ، بل لقد لوحظ هذا الأثر فى التاريخ الحديث لدى اسبينوزا . ونقلت أيضاً بعض كتبه إلى السريانية «كالإشارات» و « القصيدة العينية » ، و « رسالة الطير » وعرف له أتباع من السريان كابن العبرى فى القرن الثالث عشر الميلادى .

ولم يقف أثر ابن سينا عند الشرق ، بل امتد إلى الغرب فلم يكد يمضى على و فاته قرن واحد حتى أخذ فى ترجمته إلى اللاتينية . فترجمت أجزاء هامة من « الشفاء » ، كما ترجم « القانون » كاملا ، و نسخ من هذه الترجمات عشرات النسخ التى كان يتداولها الطلاب فيا بينهم . وما إن ظهر فن الطباعة حتى طبع « القانون » فى أوروبا بالعربية واللاتينية ، وبتى بها دعامة من دعائم تعليم الطب وتدريسه إلى القرن السادس عشر . أما ما ترجم من « الشفاء » فقد أحدث حركة فكرية قوية فى القرنين الثالث عشر والرابع عشر ، كان من أخص مظاهرها ذلك المذهب السينوى اللاتيني . وفى التاريخ المعاصر عاد المستشرقون إلى فلسفة ابن سينا ، فأخذوا عنها وترجموها إلى اللغات الأوروبية الحديثة ، كالفرنسية والألمانية والإنجلزية .

وفى كل هذا ما يثبت أن ابن سينا مفكر عالمى ، ويظهر أن رجال القرون الوسطى أنفسهم كانوا ممن يؤمنون بذلك . فقد أجريت أخيراً إصلاحات فى جدران مكتبة بودليان بأكسفورد ، وكشف عن مجموعة من الصور ، منها صورة لأرسطو ، وأخرى لأفلاطون ، وثالثة لأقليدس ، ورابعة غامضة بعض الشيء ، ولم يلبث البحث أن أظهر أنها للشيخ الرئيس .

\* \* \*

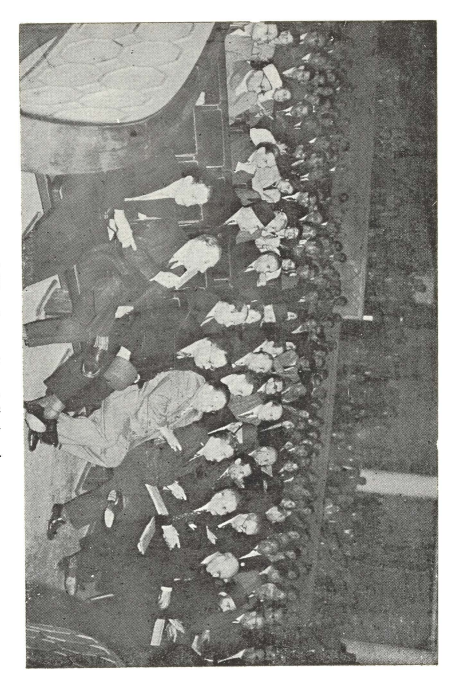
والآن فى وسعنا أن نقرر أن فكرة هذا المهرجان كانت موفقة فى أساسها وتنفيذها ، وسواء أجاءت عفواً أم قصد إليها ، فان اختياراً مروَّى فيها ماكان ليكشف عن مفكر إسلامى وعالمى فى آن واحد أولى بالتنويه والتخليد من ابن سينا. على أنا إن كنا قد بدأنا به فانا نرجو أن نتابع السلسلة ، ونحيى آثار كبار مفكرى الإسلام الواحد تلو الآخر ، فنى ذلك الإحياء عظة الماضى ، وثروة الحاضر ، وهدى المستقبل .

وقد نفذت هذه الفكرة تنفيذاً موفقاً أيضاً ، فاختيرت بغداد عاصمة الرشيد والمأمون ، لتكون مقراً لإحياء ذكرى علم من أعلام الإسلام ، ودعى إليها طائفة ممتازة من مفكرى الشرق والغرب ، فجاء المهرجان عالمياً متمشياً مع روح المحتفى بذكراه . ولقد أحدث حركة فكرية وثقافية لها ما بعدها ،

فتحدث الناس طوبلا عن ابن سينا ، وسيتحدثون عنه فيما بعد لا محالة.ويقيننا أن هذا الكتاب الذى نقدم له سيثير بدوره ما يثير من أخذ ورد ، ولم نعلق على شيء مما جاء فيه من بحوث آثرنا أن ننشرها على عهدة أصحابها .

وأخيراً لا تزال إيران تحتفظ بدورها ، وسيكون فى مهرجانها ما يزيد ويؤكد تلك المعانى التى قصد إليها مهرجان بغداد .

إبراهيم مدكور



اجتماع الوفود والمدعوين في حفلة الافتتاح

# منهاج المهرجان

## اليوم الأول

#### الحميس ٢٠ مارس سنة ١٩٥٢

١ - الساعة العاشرة صباحاً:

اجتماع الوفود في بهو الأمانة للتعارف وتسلم الشارات.

#### ٢ \_ الساعة الحادية عشرة صباحاً:

- زيارة المقبرة الملكية ووضع أكليل باسم الوفود .
- التوجه إلى البلاط الملكي العامر لتقييد الأسماء في سحل التشريفات
   الملكمة .

#### ٣ – الساعة الرابعة مساء:

حفلة الافتتاح — تقام بقاعة الملك فيصل الثاني ، ويرأس إدارتها معالى الدكتور ناجى الأصيل رئيس لحنة ابن سينا العراقية .

يتفضل حضرة صاحب السمو الملكى الوصى وولى العهد المعظم بافتتاح المهرجان .

## والبر نامج كما يلي :

- ا ــ كلمة صاحب المعالى وزير المعارف . •
- ب ـ كلمة صاحب المعالى رئيس لجنة ابن سينا العراقية .
- ج ـ كلمة مدير الإدارة الثقافية لحامعة الدول العربية . ا
  - د \_ كلمة ممثل هيئة اليونسكو.
  - ه كلمة الدول الشرقية يلقبها رئيس وفد إيران .
  - و ـ كلمة المستشرقين يلقيها ممثل الحامعات البريطانية .

- ز ـ كلمة الوفود العربية يلقها رئيس وفد مصر.
  - ٤ \_ الساعة الثامنة والدقيقة الحامسة عشرة :

مأدبة صاحب الفخامة رئيس الوزراء في بهو الأمانة .

## اليوم الشانى

الجمعة ٢١ مارس سنة ١٩٥٢

١ - الساعة العاشرة صباحاً:

افتتاح معرض كتب ابن سينا ، والمعرض الفنى عمعهد الفنون الجميلة .

٢ \_ الساعة الحادية عشرة صباحاً:

\_ زيارة المتحف العراقي والمدرسة المستنصرية .

٣ - الساعة الواحدة والدقيقة الثلاثون:

مأدبة لجنة ابن سينا العراقية بحدائق مسبح الأمانة .

## اليوم الثالث

السبت ۲۲ مارس سنة ۱۹۵۲

الساعة التاسعة والدقيقة الثلاثون صباحاً

#### ١ \_ بحوث ومناقشات:

ا  $\mathbf{q} = \mathbf{q}$  سلسلة متصلة من تلاميذ ابن سينا في مائتي سنة . الأستاذ محمد محمو د الخضيري

الأستاذ أحمد آتش

 $+ \frac{1}{7} - \frac{1}{7} - \frac{1}{7}$  مؤلفات ابن سینا .

الأب جورج شحاته قنواتى

ه = ۱۱۰ - ۱۱۰ ابن سينا والشيعة .

الدكتورمحمد مصطفى حلمي

و = ۱۱٠ – ۱۲ مساهمة فرنسا فى إحياء ذكرى ابن سينا . الأستاذ لويس ماسينيون

ز = ۱۲ – ۱۲۴ إسبانيا و دراسة ابن سينا . الأستاذ جارسيا جومنز

#### ٢ \_ مح\_اضرات:

ا = ﴿ \$ الآثار الفارسية لابن سينا . معالى على أصغر حكمت

ج = ٦ – ٦٦ ابن سينا وفن الشعر لأرسطو . الدكتور عبد الرحمن بدوى

 $_{2} = rac{7}{2} - 7$  قصيدة الأستاذ عادل الغضبان .

الساعة التاسعة والنصف مساء

## حفلة سمر يحييها معهد الفنون الجميلة

بقاعة الملك فيصل الثانى

يعزف فيها على الكمان الأستاذ سامى الشوا

اليوم الرابع

الأحد ٢٣ مارس سنة ١٩٥٢

الساعة التاسعة والدقيقة الثلاثون صباحاً

#### ١ \_ بحوث ومناقشات:

ا 😑 🗜 🗕 ١٠ الموسيقى عند ابن سينا .

الأستاذ زكريا يوسف

ب = ١٠ - الأراجيز الطبية لابن سينا . الأستاذ شارل كوينتز ج = ١٠٠ – ٢٠٠٠ الجراحة عند ابن سينا .

الدكتور كاظم اسماعيل كورقان

ء = ١٠٠٠ - ١١ ابن سينا الكحـّال.

الدكتور مصطفى شريف العانى

 $a = 11 - \frac{1}{2}$  میلاد ابن سینا .

الأستاذ محمد محيط الطباطبائي

و = ۱۱۴ - ۱۲ ابن سینا وأمراض القلب .

الدكتور فؤاد قندلا

ز = ۱۲ - ۱۲ ابن سینا فی قانونه.

الدكتور عزة مريدن

#### ٢ ـ محـاضرات:

ا = الحبر عند ابن سينا الدكتور حمل صلسا

 $\psi = \frac{1}{7} \circ \frac{7}{12} \circ \frac{7}{12}$  الله والعالم الدكتور محمد ثابت الفندى

ج = ٦ - ٦٦ الشعور الدكتور أحمد فواد الأهواني

اليوم الخـــامس

الاثنين ٢٤ مارس سنة ١٩٥٢

الساعة الثامنة والدقيقة الثلاثون صباحاً: رحلة إلى بابل والحلــة متصرف لواء الحلــة

العودة إلى بغداد

أليوم السادس

الثلاثاء ٢٥ مارس سنة ١٩٥٢ الساعة التاسعة و الدقيقة الثلاثون

#### ١ ـ بحوث ومناقشات:

ا = 4 با ابن سينا ونظرية النبوة في القصص الشعبي . الدكتور سهيل أنور uب = 1. النفس الإنسانية عند ابن سينا .

الدكتور ألبر نصرى نادر

بِ = ٢٠٠٠ - ١١ أثر ابن سينا في القارة الافريقية . الأستاذ قان ريت

ه = ١١ - ٢١ مساهمة لبنان في دراسة ابن سينا . الأستاذ فواد إفرام البستاني

و = با ۱۱ - ۱۱۰ ابن سينا وأثره فى التصوف . الأستاذ عباس العزاوى

ز = ۱۱٠ – ۲۱۴ النزعة الإنسانية عند ابن سينا . الدكتور زهدى جار الله

ح = ۲۱ بن ابن سینا وابن رشد . الدکتور محمد یوسف موسی

> ط = ١٢ – ٢٢ ابن سينا الشاعر . الدكتور بديع شريف

 $2 = \frac{11}{7} - 17$  شاعرية ابن سينا . الدكتور محمد مهدى البصير

#### ٢ ـ محـاضرات:

ا  $= 2 - \frac{1}{7}$  مشكلة الألوهية بين ابن سينا والمتكلمين . الدكتور محمد البهيّ

ب $=\frac{1}{7}$  ابن سینا والعصر العباسی . الدکتور داو د جلمی

الساعة الحامسة مساء حفلة شاى يقيمها سعادة أمن العاصمة في بهو الأمانة .

## اليوم السابع

الأربعاء ٢٦ مارس سنة ١٩٥٢ الساعة التاسعة والدقيقة الثلاثون

#### ١ ـ بحوث ومناقشات :

ا  $= \frac{1}{7}$  التربية عند ابن سينا ورسالة السياسة الأستاذ كمال ابراهيم

ب = ١٠ – لم.١ أثر ابن سينا فى عصر النهضة . الدكتور مالكولم

ج = ١٠٠ - ١١ الترجمات اللاتينية لمؤلفات ابن سينا فى العصور الوسطى الآنسة دالفيرنى

 $a = \frac{1}{4} - 11$  ابن سینا والنبوات .

الدكتور محمد الهاشمي

و = ۱۱٠ – ۱۱۰۴ نظرية النبوة والحقائق الدينية عند ابن سينا الأستاذ لوى جارديه

11 - 11 = 11 العقيدة عند ابن سينا .

الأستاذ محمدكاظم الطربحي

ح = ١٢ – ٢٠ ابن سينا وتعليم الطب فى أوروبا فى القرون الوسطى الدكتور مصطنى عمر بك

ط  $= \frac{1}{7}$  ابن سینا والآداب السریانیة . الآب بولس بهنام

#### ٢ \_ محاضرات:

ا = 44 - ٥ كتاب الشفاء لابن سينا.

الدكتور ابراهيم مدكور بك

الساعة الثامنة والنصف مساء رحلة إلى الموصل

## اليوم الثامن

الحميس ٢٧ مارس سنة ١٩٥٢

١ \_ الساعة العاشرة صباحاً :

افتتاح متحف الموصل.

من الساعة الحادية عشرة حتى الساعة الأولى بعد الظهر :
 زيارة المدينة وبعض الأماكن الأثرية .

٣ - الساعة الواحدة بعد الظهر:

مأدبة بلدية الموصل .

٤ – الساعة الثالثة مساء:

رحلة اختيارية إلى نمرود وتناول الشاى .

الساعة الثامنة والدقيقة الثلاثون :

العودة إلى بغداد .

## اليوم التاسع

يوم الجمعة ٢٨ مارس سنة ١٩٥٢

١ – الساعة الرابعة والنصف مساء :

حفلة الختام .

٢ ــ الساعة الثامنة والدقيقة الخامسة عشرة :

مأدبة وزير المعارف في سهو الأمانة .



# رياسه المهرجان وأعضاؤه

#### 

السيد خليل كنة – وزير المعارف ... ... الرئيس الفخرى الدكتور ناجى الأصيل (رئيس لحنة ابن سينا العراقية ) ... الرئيس الدائم الدكتور ابراهيم بك مدكور (رئيس وفد مصر ) ... نائب رئيس السيد حسن تنى زادة ( رئيس الوفد الإيرانى ) ... نائب رئيس السيد كاظم اسماعيل كورقان ( رئيس الوفد التركى ) ... نائب رئيس السيد محمد الرشيدى ( ممثل أندونيسيا ) ... نائب رئيس الدكتور جميل صليبا ( رئيس الوفد السورى ) ... السكرتبر العام

# اللجنة العليا لتنظيم أعمال المهرجان

# الأعضاء المشتركون

#### (١) الاداره الثقافية للجامعة العربية:

- (١) الأستاذ سـعيد فهم بك وكيل الإدارة الثقافية .
- (٢) الدكتور مختار الوكيل سكرتير ثالث بالإدارة الثقافية.
- (٣) الدكتور أحمد فواد الاهواني الأستاذ المساعد بجامعة فواد الأول.
- (٤) الأبجورج شحاته قنواتى من دير الآباء الدومينكان بالقاهرة .

#### (ب) لجنة ابن سينا العراقية:

- (١) الدكتور ناجي الأصيل ــ مدير الآثار القديمة العام( رئيس اللجنة) .
  - (٢) الدكتور عبد العزيز الدورى –عميد كلية الآداب والعلوم.
    - (٣) الدكتور جواد على سكرتير المجمع العلمي العراقي .
- (٤) الدكتور محمد حسين آل ياسين ــ مدير الشؤون الثقافية بوزارة المعارف .
- (٥) السيد بشير فرنسيس مدير التفتيش بمديرية الآثار القديمة العامة (سكرتبر اللجنة).

# الأعضاء العراقيون المساهمون في البحوث والمحاضرات

الدكتور محمد رضا الشبيبى . الدكتور داود الجلبى .

الدكتور محمد مهدى البصر .

الأستاذ أحمد حامد الصرآف .

الأستاذ عباس العزاوى .

الأستاذ زكريا يوسف .

الأب بولس بهنام . الأستاذ كمال ابراهيم . الدكتور مصطفى شريف العانى . الدكتور ألبير نصرى نادر . الأستاذ كوركيس عواد . الدكتور جواد على .

الدكتور مصطفى جواد .

الدكتورزهدى جار الله .

الأستاذ صادق كمونة .

الأستاذ محمد بهجت الأثرى .

الدكتور مالكولم .

الدكتور خالد الهاشمى . الدكتور فواد قندلا . الدكتور محمد الهاشمى . الأستاذ محمدكاظم الطريحى .

#### ( ج ) وفود البلاد العربية :

#### مصر

#### وزارة المعارف العمومية:

۱ - الدكتور ابراهيم بك مدكور - عضو مجلس الشيوخ ومجمع فؤاد الأول (رئيس الوفد).

٢ \_ الأستاذ محمود الخضيري \_ الأستاذ بكلية أصول الدين .

#### الجامع الأزهر:

الدكتور محمد الهي – مراقب البحوث الإسلامية .

#### جامعة فؤاد الأول:

الدكتور مصطفى بك عمر \_ أستاذ بكلية الطب .

#### جامعة فاروق الأول:

الدكتور محمد ثابت الفندى – أستاذ بكلية الآداب .

#### جامعة ابراهيم الكبير:

الدكتور عبد الرحمن بدوى – أستاذ مساعد بكلية الآداب ـ

# مر ، ی مصر

١ - الأستاذ ساطع بك الحصرى - مستشار الإدارة الثقافية سابقاً .

٢ – الأستاذ حسن عبد الوهاب – مفتش أول للآثار العربية .

٤ – الأستاذ عادل الغضبان – رئيس تحرير مجلة الكتاب.

الأستاذ محمد خالد – مندوب نقابة الصحفيين .

- ٣ ــ حسن بك وهبي ــ القائم بأعمال المفوضية المصرية ببغداد .
  - ٧ الأستاذ أنور فريد سكرتبر المفوضية المصرية ببغداد .
- ٨ الأستاذ سامى الشوا (حضر بدعوة من الحكومة العراقية ليقدم قطعةموسيقية خاصة بابن سينا من تلحينه).

#### ســوريا

#### وزارة المعارف والجامعة السبورية والمعهد العلمى:

- ١ الدكتور جميل صليبا عميد المعهد العالى للمعلمين وعضو المجمع العلمي بدمشق .
- ٢ ــ الدكتور عزة مريدن ــ أستاذ أمراض الأطفال والأدوية بكلية الطب.

الأستاذ لاوست ــ مدير المعهد الفرنسي بدمشق .

## لبنان

#### وزارة التربية:

- ١ السيد كاظم الصلح وزير لبنان المفوض في بغداد (رئيس الوفد)
- ٢ الأستاذ فؤاد أفرام البستاني مدير دار المعلمين والمعلمات ببيروت.
- ٣ الدكتور توفيق الصباغ أستاذ في دار المعلمين والمعلمات ببيروت.
  - ٤ ــ الآنسة إنعام الصغير ــ مدرسة في كلية المقاصد للبنات .
    - الآنسة فهمية الأحدب

#### الجامعة الأميركية في بيروت:

- ١ الأستاذ جبرائيل جبور أستاذ الأدب العربي .
- ٢ الدكتور سامى حداد أستاذ الحراحة (سابقاً).

#### الجامعة اليسوعية في بيروت:

- ١ الأب أوشونيسي اليسوعي أستاذ في الحامعة اليسوعية .
- ٢ الأستاذ فؤاد أفرام البستاني مندوب عن الجامعة اليسوعية
   بالإضافة إلى وزارة التربية اللبنانية

\* \* \*

الأستاذ محمد شقير ـــ رئيس تحرير جريدة النداء ببيروت .

# شرق الأردن

السيد عبد الله زريقات ــ القائم بأعمال المفوضية الأردنية في بغداد .

#### ليبيا

۱ - الأستاذ أحمد راغب الحصايرى - نائب المتصرف العام بولاية طرابلس .

٢ \_ الأستاذ محمد حامد الشويهدي \_ مساعد مدير المعارف ببنغازي .

#### (د) الأقطار الشرقية:

# أندونيسيا

السيد محمد الرشيدي – وزير أندونيسيا المفوض بطهران .

## إيران

السيد حسن تقى زادة – رئيس مجلس الشيوخ وأستاذ بجامعة طهران
 رئيس الوفد)

٢ - السيد على أصغر حكمت - رئيس لحنة ابن سينا الإيرانية .

٣ \_ السيد على باشا صالح \_ الأستاذ بكلية الحقوق .

٤ - السيد أبو الحسن شاهق - سكرتير خاص لرئيس الوفد الإيراني .

\* \* \*

السيد محمد محيط الطباطبائي - المستشار الثقافي بالسفارة الإيرانية ببغداد .

## نركيا

۱ ــ الســيد كاظم اسماعيل كورقان ــ رئيس جامعة اســـتانبول (رئيس الوفد).

٢ ــ الدكتور سهيل أنور ــ أستاذ تاريخ الطب بجامعة استانبول .

٣ \_ السيد أحمد آتش \_ أستاذ فقه اللغة العربية والفارسية بجامعة استانبول .

#### ( ه ) منظمة اليونسكو :

المسيو روجيه كايشوا ــ مدير قسم الترجمة باليونسكو .

#### (و) المستشرقون:

# أسبانيا

الأستاذ جارسيا جومز – أستاذ اللغة العربية بجامعة مدريد وعضو المجمع الاسباني .

# ألمانا

الأستاذ هنريش لينزن ــ أستاذ علم الآثار بجامعة بولين .

الأستاذ فلهلم هو نر باخ – أستاذ الدراسات والآداب العربية بجامعة بون .

# أميركا

البروفسوركارلكريلنك – عميد المعهد الشرقى بجامعة شيكاغو ورئيس المركية للبحوث الشرقية .

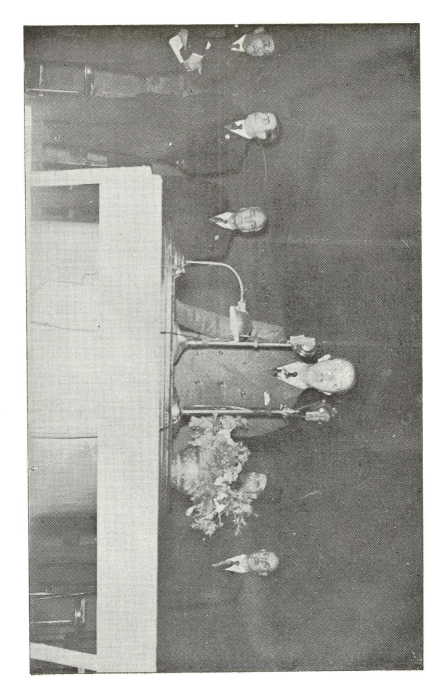
### إنكلترا

الأستاذ جب ــ أستاذ الأدب العربي بجامعة اكسفورد .

الأستاذكريسويل ــ أستاذ الآثار الإسلامية سابقاً بجامعة فواد الأول .

#### فرنسا

الأستاذ لويس ماسينيون ــ أستاذ بالكوليج دى فرانس.



سمو الأمير عبد الإله يلقى كلمة الافتتاح

# حفـــــلة الافتتــاح يوم الخميس ۲۰ مارس ســنة ۱۹۵۲

نطق ملكى كريم لحضرة صاحب السمو الملكى الأمير عبد الإله الوصى وولى العهد المعظم على العراق

باسم الله العلى العظيم، وعلى بركته وهداه أفتتح المهرجان الآلنى لذكرى الشيخ الرئيس ابن سينا، راجياً له ولحضرات أعضائه كل توفيق ونجاح، والله ولى التوفيق.

# خطاب معالی وزیر المعارف الأستاذ خلیل کنة

سيدى صاحب السمو الملكى الوصى وولى العهد المعظم :

سیداتی سادتی:

تفضل حضرة صاحب السمو الملكى الوصى وولى العهد المعظم فشمل هذا المهرجان برعايته السامية تقديراً منه للعلم والعلماء ، ولا غرو فإنه — حفظه الله ورعاه — يسير فى رسالة المغفور له الملك البانى فيصل الأول فى نشر العلم وتعضيد أهله ورعاية الحركة الثقافية ، فقد كان المغفور له أول مشجع للعلم ، والمعلم الأول فى هذه الربوع ، وفى هذه الرعاية السامية للثقافة تجديد لرعاية خلفاء بغداد للعلم والعلماء ، وبعث لروح الحضارة الأصلية .

أيها الضيوف الأعزاء:

إنه لمن دواعى سرورنا أن تعقدوا مهرجان ابن سينا فى بغداد قلب الحضارة العربية الإسلامية ، فهى التى أنشأت أول بيت للحكمة ، وقامت بدور خطير فى نقل علوم الأولين وفلسفة اليونان إلى العرب والمسلمين ، فأضافت بذلك ثروة إلى كنوزهم ، وكونت ثقافة عربية إسلامية سمت إلى الذروة فى مقاييسها الحلقية .

حملت بغداد رسالة العروبة والإسلام فى الحضارة ، ونشرتها فى آفاق الشرق ، فعبق أربجها فى أواسط آسيا بعد إيران ، وفى ذلك الجو الحضارى لمع المفكر الحبار ابن سينا فكان ثمرة الفكر العربى الإسلامى وثمرة نتاج بيت الحكمة ، مضفياً على ذلك كله من عبقريته وإبداعه ، فدوى اسمه وأثار العقول فى الشرق والغرب .

لقد تولت دهور عابسة مظلمة وبعثت بغداد الحديثة لترى ثروة عظيمة وراءها ، وعالماً جديداً من الفكر أمامها ، فحرصت على إحياء الأصول ، وجدت فى نقل الفكر الحديث . إنها ملتى ثقافتين ، ولكنها متمسكة بشخصيتها الثقافية العربية ، وكلنا أمل أن تجدد بغداد رسالتها الحضارية ، وأن تساهم فى رفع لواء الثقافة لحدمة العرب والإنسانية .

#### سيداتي سادتي :

يسعدنى أن أرحب بحضراتكم وفوداً وعلماء وأساتذة ، إذ تحملتم عناء السفر لتساهموا فى هذا المهرجان الثقافى ، ولتشاركوا فى إحياء ذكر علم من أعلام الفكر فى العالم . وبحضوركم هذا تحملون تقدير الشرق والغرب للفكر العربى الإسلامى ، الذى يتمثل فى الفيلسوف العظيم ، وتعبرون بمساهمتكم هذه عن اعترافهما ، مما لذلك الفكر من أياد على الحضارة البشرية .

إننا لنرجو أن نرى فى هذا المهرجان غذاء فكرياً غنياً ، وطريقاً للتعاون العلمى المثمر ، وملتقى لحضارة الإسلام بحضارة الغرب . هذا إلى أننا نرى فيه مظهراً للوعى العربى متمثلا فى إحياء تراثه الحى ، وفى حرصه على الثقافة والفكر فنحن أمة لم تعل في الماضى ، ولن تنهض فى الحاضر ، إلا على أساس متين من العلم الصحيح ، لا يدرك إلا بالانصراف الكلى إلى العلم ، والصبر على عنائه ، والسبر بفنونه لحل مشاكلنا ، والنهوض بكياننا .

وما أحرى شبابنا أن يتخذ من ابن سينا وغيره من مفكرى العرب قدوة ، وأن يرى فى خدماتهم وفى إبداعهم حافزاً للحرص على العلم والارتواء من منابعه العذبة وسبر أغواره ، متصفين بالحلق الرصين ، ومتحلين بروح البحث وراء الحقيقة ، مقدرين لعظم التراث الذى ورثوه ، وشاعرين بعظم رسالتهم الحضارية فى جمع خير ثمرات الشرق والغرب ، وبذلك يفتحون آفاقاً جديدة لأنفسهم وللبشرية . والسلام عليكم .

# كلمة لجنة ابن سينا العراقية للدكنور نامي الأصبل

إنه لمما يسعد بغداد أن ترحب بحضراتكم ، وتحيى فيكم حب الفضيلة ، ووحدة العلم . وترى فى حفلكم هذا مظهراً حياً من مظاهر الوحدة الإنسانية الكبرى ، تلك الوحدة التى تتسامى بالإنسانية ، وتتفتح أمامها سبل التمثل والتخلق بالطبيعة العليا فى الوجود ، ألا وهى الوحدة المثالية المنبثقة من نور العلم ، وحب الفضيلة وتقديس الحق . وقد شرفتم أيها السادة الكرام وافدين إلى بغداد من البلاد العربية والأقطار الشرقية والممالك الغربية ، فتفضلتم بالحيء لنشترك جميعاً فى إحياء ذكرى عظيم من عظماء الإنسانية ، ما زالت كتبه وتعاليمه بعد ألف عام من مولده موضع درس وتأمل . فقد بقيت مدى مئات من السنين القبس الذى استنار به طلاب العلم والحكمة فى الشرق وفى الغرب . وهى اليوم تمثل مرحلة من أهم المراحل التى قطعتها المدنية الإنسانية فى سيرها نحو التكامل .

تعتز بغداد بمجمعكم العلمى هذا المتمثل بشخصياتكم الكريمة ، فهلذا الحفل يصل حاضرها الناشىء المستجد بماضيها العريق القديم ، حيما كانت أيام از دهار الحلافة العباسية وطن العلم والعلماء . وابن سينا وإن لم يكن قد زار بغداد فى حياته ، إلا أننا بهذا المهرجان الذى يقام له ها هنا ، نحيى بذكراه أثره الحالد فى العلم والطب والحنكمة والفلسفة .

لا بخنى على حضراتكم أن تاريخ الأمم شيء، وتاريخ الحضارات شيء آخر فالحضارات لا تقف عند حدود الأمم ، بل تتعداها ، لأنها بطبيعتها عالمية جامعة تنتشر وتستمر فتفرض سلطانها على بني الإنسان ، بقدر ما بها من طاقة حيوية، وقدرة إنشائية ، وسلطة قانونية ، وقابلية عمرانية ، وحكمة أخلاقية روحانية . ولا يخنى على حضراتكم أيضاً أن العلم قديم وقديم جداً ، فنحن هنا في العراق

قد استطعنا أن نتعقب خطوات الإنسانية الأولى فى دور طفولتها قبل آلاف من السنين فشاهدناها تكتسب عناصر التثقيف على ممر العصور . وهى تتوسع فى المعرفة شيئاً فشيئاً ، وتتعلم التعبير عن مشاعرها ورغباتها بوسائل شى ، حتى اهتدت إلى أصول التعبير عما تريد بالكتابة ، وقد بدأت بها رمزاً رمزاً ، كما تعلمناها جميعاً ونحن أطفال . وقد تعلم الإنسان منذ أيام سومر حتى يومنا هذا أشياء كثيرة جمة ، هى اليوم تراث البشرية أجمع وعنوان مجدها الحالد .

ومن بين الأمم الحية التي تشرفت محمل رسالة العلم بين الناس أمم العرب الذين بعد أن تفتحت لهم الآفاق النفسية وتوسعت مداركهم العقلية ، واستنار وجدانهم مهدى الرسالة الإسلامية ، أصبحوا ينعمون بصفاء النفس الزكية والعمل الصامت لتقويم المعوج، والرغبة الملحة فى التوسع فى العلم والعرفان، وذلك للنهوض بأعباء الواجب الذي تقبلوه فرحمن نحو الحضارة الإنسانية . فكان من اتصالهم الوثيق بعناصر حضارة اليونان والرومان ومصر وحضارة الرافدين وبلاد فارس ، أن تكونت أسس الحضارة العربية القائمة على تعاليم الإسلام. فقد أخذوا من الحضارات عناصرها الفعالة ، لا مظاهرها الخارجية ، وماكان إلى ذلك من سبيل غير الأخذ بالعلم والتوسع فيه، وقد ساعدهم الحظ أن وجدوا من بينهم من استطاع ترجمة علوم من سبقهم في التمدن والعرفان ، ولا سما علوم اليونان وحكمة فلاسفتهم العظام . وقد تعاون كبار المفكرين المسلمين من عرب وفرس وترك وغيرهم على التوسع والتعمق في مختلف ساحات العلم والمعرفة حتى استعرب العلم بفضلهم جميعاً ، فنهض به فلاسفة الإسلام ، ورفعوه إلى ذلك الصفاء ، من سمو الإدراك واستنارة الوجدان . فتم التوافق العظيم بين حكمة الدين و فلسفة العلم ، وكان ذلك من أجل وأبدع ما حدث فى التاريخ .

إن الحضارات العالمية لا ترث مجد من تقدمها فى العلم والصناعة والعرفان فحسب ، بل تتحمل أعباء ذلك الإرث المجيد ، وتعمل بما وسعها للنهوض به ، وتيسير نموه وازدهاره ، بانشاء عالم إنسانى أفضل ، يصطبغ بصبغتها الروحية الحاصة . هذا ما عملته الأمم العظيمة القديمة قبل الإسلام ، وهذا ما عملته الأمة الإسلامية ، وهوما تعمله الأمم الناهضة اليوم .

أمها السادة:

لقد أردت بهذه الكلمة التوصل من خلال استعراض تاريخي سريع إلى تقدير فضل الشيخ الرئيس ابن سينا على الإنسانية ، بما أسداه من خدمات كبرى للعلم والمعرفة والفلسفة والدين ، فقد كان هو والفاراني وسائر فلاسفة الإسلام العظام كابن طفيل وابن رشد حملة رسالة العلم العالمي ، كما حملها من قبلهم فلاسفة اليونان . العلم كل العلم هو رسالة الفلسفة الحقة ، والممثل بروح العلم هو مطمح أنظار كل فيلسوف عظيم ، لأن غايته الكبرى لا تقل عن الطموح إلى التعرف بالحق المطلق ، وبالحقيقة العالمية الحائدة . وقد بدأت رسالة الفلسفة السقراطية به ( اعرف نفسك ) وانتهت الحكمة الإسلامية به ( من عرف نفسه فقد عرف ربه ) . فمن مجد بني الإنسان سعيهم الدائم وراء التعرف بالحق والتوصل إلى الحقيقة . وقد قامت أركان الحضارة العالمية الإنسانية منذ نشوئها على جهود الإنسان ، الذي يولد وهو يجهل كل شيء فاذا به على ممر الأيام يتطلع بنور العالم ، وصفاء الوجدان ، إلى الحق العلى العظيم ، مستلهماً ومستر شداً ومستهدياً العلم ، وصفاء الوجدان ، إلى الحقيقة متفحصاً متتبعاً متعلماً . فسبحان الذي علم بالقلم ، علم الإنسان ما لم يعلم .

## كلهــــة

# الدكنور أحمد أمين بك

مدير الإدارة الثقافية ورئيس اللجنة العامة لابن سينا

حضرة صاحب السمو الملكى:

أصحاب الفخامة والمعالى والسعادة :

سیداتی وسادتی :

أحييكم تحية طيبة وأتمنى لكم ولمهرجانكم كل نجاح . وكم كنت أتمنى أن أكون بينكم ، أستمتع برويتكم وأنتفع بمحاضراتكم وأحاديثكم ، ولكن ، مع الأسف ، شاء القدر أن يعجزنى عن مواجهتكم ، فأبعث بروحى إليكم وإن تخلف بدنى عن مشاهدتكم . وكم أتمنى أن تكثر هذه المهرجانات للإشادة بعلماء الإسلام وما أكثرهم من كل قطر ، حتى تتجلى شخصياتهم وتنتشر اثارهم ، وتبعث فى نفوس الشباب مثلا عليا يحتذونها وقادة يتبعونها ، وليعلموا أن فى الشرق كما فى الغرب نابغين ، مفكرين ، ليس بينهم من فرق إلا إهمال أهلهم لهم ، وإحياء الغربيين لذكرى قادتهم .

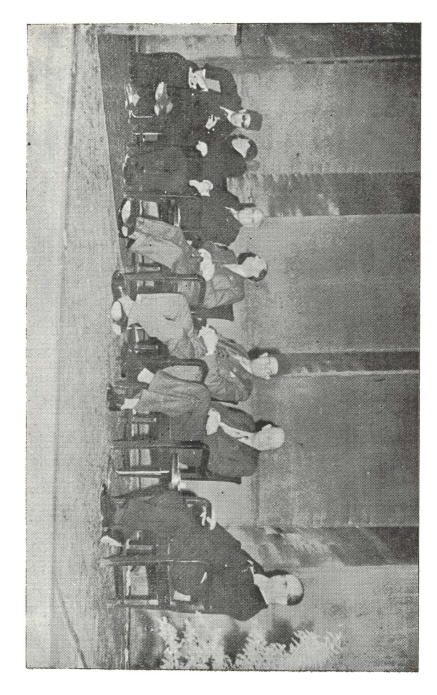
ولقد تقسمت الأقطار المختلفة ابن سينا، فادعاه الأتراك لأنه من تركستان، وادعته إيران لأنه من إيران، وادعاه العرب لأنه ألف الشفاء وغير الشهاء بالعربية . والحق أن دمه ، وإن كان فارسياً أو تركياً ، فقد كون عقله العالم الإسلامي أجمع بقراءته وثقافته وعلمه وفلسفته . وهذا التكوين العقلي أهم لمثل ابن سينا من التكوين الحسمي . على أن العلم لا يعرف له وطن ، فليس هناك عالم أندلسي ولا مغربي ولا مشرقى ، إنما هو كالشمعة ، تضيء كل مكان ، وإذا كان العلم كذلك ، فكيف بالفلسفة وهي تهزأ بالوطن ، وترتفع عن الزمان والمكان .

ولقد كان ابن سينا فيلسوفاً عالمياً ، انتفع به الشرق والغرب ، سواء في ذلك فلسفته أو طبه أو طبيعته وكيمياؤه ، فكيف تضيق عليه أمة الخناق

فتود أن تحتكره ؟ لا ، لا . إن أفق الأرض ضاق عن عقله ، وإنه سبح فى اللانهاية واللامحدود ، فمن المحجل أن نحبسه فى النهاية والمحدود ، فلبغداد أن تفخر به ، ولتركيا أن تفخر به ، ولإيران أن تفخر به ، وللعالم الإسلامى كله أن يفخر به ، ولكن أظن أننا لو سألناه لما فخر بشىء من ذلك ، وإن كان فخر ه باتصاله بالعالم العلوى البعيد المدى ، الذى لا يحده حد ولا يعترف بزمان أو مكان .

وإذا كان العالم يخطو خطوات سريعة من القومية إلى الإنسانية ، فأولى بالفلاسفة أن يسموا حتى فوق الإنسانية إلى الروحانية المحردة ، والآفاق البعيدة المدى .

والله يرعاكم ويوفقكم ، والسلام عليكم ورحمة الله .



المتكلمون في حفلة الافتتاح

# كلمة مندو ب اليو نسكو ..

# الأستاذ روجير كا ثوا

صاحب السمو الملكي:

أصحاب الفخامة والمعالى والسعادة :

سیداتی ، سادتی :

أبدأ كلامى إليكم معرباً عن أسف سعادة المسيو جيم توريز بوديه . المدير العام لمنظمة اليونسكو ، إذ عاقه عن الحضور انعقاد الدورة التاسعة والعشرين للمجلس التنفيذي لمؤسستنا بباريس . ولقد عهد إلى "، بوجه خاص ، أن أنقل إلى سموكم الملكي ، وإلى سلطات الحكومة العراقية ، وإلى ممثلي الحامعة العربية ، وإلى القائمين على تنظيم هذا المهرجان ، وأعضاء الوفود المختلفة ، أنه كان يعد نفسه سعيداً ، لو أنه استطاع الاشتراك معكم اليوم في الاحتفال بتكريم ذكرى رجل خالد على الزمان .

فاذا لم يكن المسيو توريز بوديه موجوداً هنا ، فهيئة اليونسكو ممثلة على الأقل في هذا المهرجان . وهي حريصة على ألا تضيع مطلقاً فرصة الاشتراك في اجتماعات كاجتماعكم هذا ، الذي يضم رجالا ممتازين ، كرسواكل جهودهم لتقدم العلم والثقافة . ولا مراء في أنهم يعتبرون ، بمثابرتهم ورصانتهم ، قدوة وعزاء ، في زمان تتراكم فيه وتتضاعف ضروب التهديد باندلاع الحروب الدموية .

وليس اهتمام اليونسكو بابن سينا ابن اليوم ، فلقد ألزمت هذه الهيئة نفسها حيال روحه العظيمة بالتزامات خاصة . وحدث فعلا في عام ١٩٤٨ أن لفت المؤتمر العام الثالث لليونسكو أثناء انعقاده ببيروت ، أنظار جامعات العالم وعلمائه ، إلى الذكرى الألفية التي دعيتم للاحتفال بها . ولا شك أن اجتماعكم هذا يحقق جماع ما تمنته اليونسكو لهذه الذكرى. بل وأستطيع أن أضيف

أنه أوفى على الغاية فى الطريقة التى يمكن بها الاحتفال بهذه الذكرى على أفضل وجه ، ذلك أنكم — بتخطيكم كافة القيود التى تفرضها اللغة والحنس والدين — فى وسعكم أن تكفلوا لهذه الروح العالمية ، فيضاً شاملا من تحايا التكريم التى تستأهلها عبقريتها . ومن أجل هذه المبادأة الكريمة ، توجه هيئة اليونسكو لكم أعمق الشكر .

والواقع أن هيئة اليونسكو تهتم اهتماماً فريداً بآثار ابن سينا ، وبالدور الذى نهضت به الفلسفة العربية أكثر من ثلاثة قرون . وهى تراه ممتازاً بوصفه نموذجاً كاملا لتبليغ رسالة العلم ، ونقل المعرفة ، ومثالا لتكافل الثقافات ، وتعاونها فيما تراه وظيفتها الحوهرية التي لا قبل لها بالتخلى عنها . وكيف يجوز لنا ألا نقدر تقديراً عاطفياً ، بل وحماسياً ، تلك الرحلة الطويلة التي قام بها الفكر اليوناني عبر القرون والأقطار ؟

فأثينا التي نبدأ منها المطاف أصبحت بالفعل نقطة التلاقي والانتهاء . ولكنها ستكون لنا بمثابة المركز والينبوع والمكان المختار الذى علم فيه أفلاطون وأرسطو . وقد تلها بعد قليل مرحلة الإسكندرية ، ثم مدرسة الرها للفلسفة المسيحية ، ابتداء من عام ٣٦٣ م، حيث ترجمت المؤلفات اليونانية إلى اللغة السريانية . وما إن أغلقت مدرسة الرها أبواها ، حتى ظهر الأساتذه والعلماء فى مدينة جنديسابور بفارس ، وفى مدينة قنسرين من أعمال سوريا . وفى عام ٠٥٠ ميلادية كان بدء عهد الحلفاء العباسيين إيذانا بمولد حركة جبارة للترجمة في هذه المدينة نفسها ، من اليونانية والسريانية إلى اللغة العربية . كان ذلك عهد الفارابي ، الذي سبق ابن سينا بفترة وجبزة، ثم انتقل الإرث إلى الطرف الآخر للبحر المتوسط ، فابن رشد يلتي دروسه في قرطبة باسبانيا ناقلا لمفكري الغرب قسطاً ثميناً وجليلا من الآراء والمعلومات والاصطلاحات الفنية والبراهين الحدلية وضروب التصنيف والتنسيق، التي انحدرت من الأكاد عمية والرواقية، ونجت من أخطر تقلبات التاريخ، ثم عادت إلى الحياة على صورة خارقة للعادة ، هي من صنع العناية الإلهاية . فياله من تسلسل يبعث على الدهشة والذهول : أرسطو يأخذ عنه ابن سينا ، الذي يتسلسل عنه ابن رشد ، وهذا يتفرع عنه ابن ميمون الذي تسلسل عنه سبينوزا . فهذا التسلسل يثير الإعجاب ، وهو من ناحية أخرى لا يمثل أية وشيجة من وشائج النسب أو القربى ، وهو يسلك شي الطرق ، ويتوزع إلى فروع مختلفة ، توزعاً دقيقاً لا يخطئ الهدف . ولقد أفاد من آلاف المصادر المختلفة وخلق مدارس فتية جديدة ، ولا شهة في أنه من حق اليونسكو أن يرى في ابن سينا رمزاً بارزاً لهذا التلاقي التام بين ثمار الفكر الإنساني المختلفة ، الأمر الذي يعد السبب الأول في قيام اليونسكو واضطلاعه مهمته .

ونرى، من ناحية أخرى، أن ابن سينا صار روحاً عالمياً ، إذ هو في وقت واحد عالم بما وراء الطبيعة وطبيب ورياضي وكياوى وموسيقى . ولقد استطاع أن ينعم بتلك الميزة التي صارت حراماً على علماء عصرنا ، حيث أصبح التخصص في العلم شرطاً من شروط تقدمه . ومع ذلك فليس ثمة داع للزهو والتفاخر به ، وإنما الأحرى بالعلماء أن يتخذوا من أفاضلهم مثالا ، وأن محملوا أنفسهم دواماً على أن مجعلوا ميدانهم المصغر لأبحاثهم الحاصة ، قائماً في الميدان الفسيح العظيم للبحث المشترك . يجب أن يعالجوا في اهمام علل الظواهر التي يدرسونها ومعلولاتها ومقدماتها و نتائجها ، وألا ينسوا أبداً أن يضموها إلى قائمة الاستشهادات والأسانيد التي تبدو فائدتها الصحيحة عند تطبيقها على الإنسان بمطامعه وحاجاته وصبره وضعفه وسهولة انكسار عوده . وهنا كذلك ، نجد ابن سينا ، الذي اهم بأن يسلك معظم معارف عصره في نظام كامل إنما يلقي علينا درساً واقعياً لا تني قيمته الملحة في التعاظم . وهو مجملنا على أن نعجب به العوامل التي ساعدت دواماً على جلاء عبقرية الأرواح الحالقة .

ولقد كان اهتمام اليونسكو منصرفاً إلى هذه الفكرة عندما اضطلع فى مناسبة الذكرى الألفية بترجمة مؤلف عربى وآخر فارسى لابن سينا . ولقد ظهرت بالفعل الترجمة الفرنسية لكتاب « الإشارات والتنبيهات » تحت رعاية اللجنة المشكلة فى بيروت نتيجة للاتفاق المبرم بين الحكومة اللبنانية واليونسكو، ولقد أحضرت معى نسخة من الكتاب المترجم . ولا يزال العمل جارياً فى ترجمة كناب « دانش نامه » ، والمرتقب أن تظهر ترجمة الحزء الأول منه فى غضون هذا العام . وهى آية على تعاوننا مع الحكومة الإيرانية .

و يجب ألا ينظر إلى روح المبادأة الإنشائية هذه على أنها رغبة فى منافسة الأعمال الرائعة للإدارة الثقافية بالجامعة العربية . فسل هذا الذى نقوم به سوى طريقة اختارتها منظمة دولية للإشادة ، فى مهابة وتوقير ، بذلك الذى تدين به الإنسانية كلها ، هذا الأستاذ الذى نحتفل اليوم بذكراه . ولم تجد الهيئة تحيية توجه إليه فى ذكراه أكرم من العمل على نشر أفكاره وآرائه .

وحدث في عام ٨٣٢ م أن أسس خليفة بغداد نوعاً من مكتب للترجمة غايته العمل على مضاعفة الكتب المترجمة . وكان على هذا المكتب أن يضع تحت تصرف العالم العربي ذخائر الثقافة اليونانية في أسرع وقت ميسور . ويخيل إلى أن جناب المدير العام لمنظمة اليونسكو قد رغب ، إذ ندب للسفر إلى بغداد من بين معاونيه ذلك الذي قد عهد إليه خاصة بالنهوض بترجمة الآثار الممثلة للأدب العالمي ، إنما رغب بذلك أن يربط ، بنوع من الحج المقدس ، هذا الحانب من ألوان نشاطنا ، بسابق له موفق ومجيد ، وذلك بغية أن تتلقى الهيئة وحياً ونبضاً جديدين .

وهكذا ترون يا سادتى أن اليونسكو تعرف وتقدرما ينطوى عليه اجتماعكم هذا من أهمية ودلالة . وإنى لأنقل إليكم أطيب تحيات المدير العام وكل تمنياته لنجاح عملكم .

# كلــــة الدول الشرقية ألفاها معالى مسئ تقى زادة رئيس وفد إيران

صاحب السمو الملكي:

أصحاب الفخامة والمعالى :

سیداتی ، سادتی :

بعد أن أقوم بأول واجب يترتب على هنا وهو التعبير عن خالص شكرنا أنا وزملائى الإيرانيين لسلطات هذه البلاد العليا وكبار زعمائها ورجال الدولة فيها ، لدعوتهم الكريمة لنا، وما أحاطونا به من رعاية وكرم ضيافة، إذ أفسحوا لنا المحال لنشترك في هذا الاحتفال . على أنى أقول قبل كل شيء أنى لقد جئت هنا بسرور ، وأشعر بالغبطة للاشتراك في تكريم ذكرى عالم مسلم عظيم ملأت شهرته الدنيا .

ليس لدى ما أقوله إليكم فى صدد هذه الذكرى خاصة ، أنتم الذين اشتهرتم بالبحث والتتبع ، لأننى لست متخصصاً ، ولا أستطيع الادعاء بكونى من الباحثين . لست كما يقول الإفرنسيون — « مستشرقاً محترفاً » — أوكما يقول الألمان — Fachmann — ولكننى قبلت هذه الدعوة الكريمة ؛ فجئت إلى هنا للاشتراك فى مجتمعكم العلمى لأتعلم قليلا ، لا لأضيف شيئاً إلى معلوماتكم الواسعة ، أو بالأحرى جئت لأساهم فى هذا المجتمع الأممى لرجال العلم دون أن يكون لى أى دور فيه . فإننى هنا مستمع ومشاهد كالحارجيين الذين الذين عضرون محاضرات الحامعات .

إن صلات بلادنا وشعبنا بالعراق ذات أوجه عديدة من الصداقة والأخوة والمودة؛ لذلك إنه من دواعي ارتياحنا العظيم أن يتخذ العراق بتأييد العالم العربي

هذه الحطوة المحمودة للاحتفال بالذكرى الألفية للفيلسوف المسلم الشهير الذى يرقد جثمانه في همدان ، حيث نعتزم القيام بمثل هذا الاحتفال خلال هذا العام .

لقد كان ابن سينا مسلماً عظيما تعود مفاخره على مسلمى العالم حميعاً على اختلاف عناصرهم، وإذا كان أبوه من بلخ الكائنة اليوم فى أفغانستان الحاضرة، وإذا كان مولوداً بالقرب من مخارى الكائنة الآن فى أزبكستان ، وإذا كان قد كتبأكثر مولفاته بلغة العلم يوم ذاك ، اللغةالتي كانت للعالم الإسلامى بمثابة اللاتينية لأوروبا ، وأقصد بها اللغة العربية ، وإذا اهتدت أوروبا فى القرون الوسطى بتعاليمه عدة قرون بقدر ما اهتدى بها الشرق ، فايران أيضاً تفتخر به أنه كان أحد مواطنى أصفهان ثم همدان حيث توفى فيه . ويعتقد أبناء بلادنا أنه لو أمكن الرجوع فى تحقيق أصل العنصرية المتطرفة، واتخذت الوطنية الإفراطية المضللة سبيلا لها إلى ما قبل ألف سنة ، لوجد الدم الذي انساب فى عروقه إيرانياً ، ولو أنني لا أريد أن أناقش الآن هذه الأمور . ويسرنا أن إخواننا الأتراك أيضاً احتفلوا قبل بضع سنوات بمرور ١٠٠٠ سنة على وفاة ابن سينا مدعين نسبته إليهم اعتبار أمه مخارية بزعمهم .

إنى أعتقد أننا كاخوان مسلمين بجب أن لا نتنازع فى هذه الأمور ، ومن الحير لنا أن نترك قضية دم ابن سينا وعنصريته ، ونكتنى بقراءة كتبه ، وتتبع القضايا العلمية التى عالجها . إن نسبة ابن سينا والفارابى لكم هى كنسبة ابن خلدون وابن رشد لنا .

إن فكرة الوطنية الحديثة ( التى قد تكون أحياناً منطوية على التعصب الأعمى وحمية الحاهلية فى بعض الحالات ) يجب أن لا تكون رجعية ، ويكفينا منها ما لحقنا من أضرار .

إن الثقافة الإسلامية واحدة وغير قابلة للتجزئة وهي ميراث للجميع. نحن هنا في محل كان مقر الحلافة العباسية الإسلامية الكبرى، ودامت عدة قرون مركزاً وحيداً للسلطة الإسلامية في جميع أنحاء العالم الإسلامي، باستثناء الزاوية الصغيرة في جنوب غربي أوروبا أي الأندلس التي حكمها فرع من الأمويين ؟ ولا يمكن أن تعتبر بغداد عاصمة الحلافة الشرقية إلا بعد العهد الذي تأسست

فيه الحلافة الفاطمية في مصر . ومع ذلك قد دامت بغداد مركزاً عظما للمعرفة على المالك الإسلامية ، وبسطهم على الحتلاف أنواعها حتى استيلاء المغول على المالك الإسلامية ، وبسطهم السلطان السياسي والزمني عليها ، وكما كانت روما في الغرب المركز الذي تنهى إليه الطرق كذلك كانت بغداد في الشرق الإسلامي المركز الذي تودي إليه كل الطرق .

لقد كانت الثقافة الإسلامية ثروة عامة للأمم الإسلامية ، أو بالأحرى للأمة الإسلامية ، عيث كان إنتاجها الدال على العبقرية الإنسانية والذكاء مشركاً بين تلك الأمم ، من كاشغر في حدود الصين إلى القيروان وسجلماسه ومراكش وفاس المنتهى إلى الساحل الأطلنطى ، أكثر من الاشتراك فيما ألف باللغة الانكليزية في عهدنا هذا في نيوزيلندة واستراليا وولايات أمريكا الشهالية الوسطى بين قاطنى تلك البلاد . لذلك من المناسب جداً أن تقام حفلات تكريم ذكريات ابن سينا والزمخشرى وابن خلدون الآن ، أو في المستقبل هنا في هذه البلدة القدمة بغداد التي هي عثابة الأم الكبرى ، كما بجب أن تكرم ذكريات الكندى والخطيب البغدادى اللذين هما بغداديان مفهومهما الضيق .

وبالختام أقدم خالص شكرى للجنة ابن سينا ورئيسها حضرة صاحب المعالى الدكتور ناجى الأصيل وكل العاملين معه ، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

# كلسة المستشرقين أنفاها الأستاذ بب المعة أكسفورد

صاحب السمو الملكي :

سیداتی ، سادتی :

فاز لى سهم الشرف بالانتداب للتعبير باسم ضيوفكم وزملائكم من البلاد الغربية ، عما يملأ صدورنا من عواطف الامتنان نحو الحكومة العراقية ، لتكرمها بدعوتنا إلى الاشتراك في هذا المهرجان .

وفى حقيقة الأمر ، ليست مناسبة هذه الحفلة التذكارية من المناسبات التى تخص الشرق وحده ، أو الحضارة الإسلامية وحدها . نعم ، لكم الحق الأكبر فى الافتخار بالعظيم المحتفل به اليوم ، ولكن تراثه يشمل الشرق والغرب معاً ، فما أشد سرورنا وما أعظم حظنا ، إذ حفاوة لحنتكم الكريمة قد شملت الشرق والغرب أيضاً ، وقد أعطت لنا فرصة لإحياء ذكراه معكم ، معترفين عما علينا من دين له ، وللحضارة التى أنجبته وغذته .

كان الشيخ أبو على فيلسوفاً وحكيا، وقد عاش قبله وبعده فلاسفة وحكماء، ولكنا لا نحتفل بهم ولا نجلهم كما نحتفل بابن سينا ، وكما نجله . ذلك أن الشيخ ابن سينا لم يكن فيلسوفاً وحكيا فحسب ، بل كان من الشخصيات العالمية الذين أخذوا من مناجم الغرب و من مناجم الشرق، وقد صب فى قوالب الفكرة اليونانية ، روح الفكرة الإسلامية ، وبذلك أفاد الشرق والغرب معاً . فالاحترام بعبقريته غير مقصور لأهل الفلسفة ولأهل الطب ، بل هذا الذى يتشرف بالمثول أمامكم الآن ليس بفيلسوف ، ولا حكيم ، ولكنه مع كل من أبناء جلدته وحضارته ، ممن بهتم بتاريخ الإنسانية، يقدر الحدمة التي أداها الشيخ ابن سينا لتقدم الحضارة الإنسانية ، ويعظمه لأجلها .

وما بمتاز به الشيخ ابن سينا على الأخص ، كما قال بعض من سبقنى هنا أنه أصبح رمزاً لالتقاء الحضارتين على أرقى مستواهما . وأرجوكم أن تسمحوا لى مهذه المناسبة أن ألتفت إلى حادثة قريبة العهد نالت اهتماماً واسعاً عندنا .

ذلك أنه قبل سنتين شرع أمنة مكتبتنا في جامعة أكسفورد ، في ترميم قاعة للمطالعة قديمة في الدور الثالث منها ، يرجع عهد إنشائها إلى القرن السادس عشر . وفي أثناء أعمال الترميم انكشف عن «كرنيش» من ذلك القرن بعينه ، مركب فيه صور تمثل أعاظم الشخصيات في تاريخ الآداب والفنون والتفكير . فهناك أفلاطون ، وهناك أرسطاطاليس، وجنبهما صورة رجل آخر يختلف رسمه عن الرسوم الأخرى هيئة وشكلا ، عليه الملابس الشرقية . ومن يا ترى ، هذا الرجل ؟ واستمرت أعمال الترميم حتى ظهر أخيراً اسم الرجل ، وإذا هو الشيخ أبوعلى ابن سينا .

ولا تظنى أن الغرب ، بعد مرور القرون الطوال ، قد نسى ابن سينا أو تجاهل عنه ، بل أو كد لكم أنه ، لو قد سنحت الفرصة ، لكان عدد المشتركين في هذا المهرجان من البلاد الغربية أضعاف من قدر لهم الحظ بالحضور هنا . فنحن مع قلة عددنا نبلغكم النهاني من إخواننا الغائبين ، ونقدم لكم شكرهم مع شكرنا الحالص على حسن صنيعكم في إحياء ذكرى هذا العظيم ، رمز الاتصال بين الشرق والغرب ، ومشرب أرقى جزء من تراثنا بالمثل العليا الإسلامية .

# كلمة الوفود العربية أنفاها الدكنور ابراهيم مدكور رئيس وفد مصر

صاحب السمو الملكي :

أصحاب الفخامة:

أصحاب المعالى والسعادة :

سیدانی ، سادتی :

لقد كان ابن سينا عظيما فى حياته وبعد مماته . ولا أدل على عظمته فى حياته من أنه لم يكد يبلغ العشرين حيى اتجه نحوه الملوك والأمراء باحثين عن علمه و فضله ، راغبين فى أن يستطبوا بطبه . واستمر على ذلك نحو أربعين سنة ، متنقلا من بلاط إلى بلاط ، أو رافضاً أحياناً دعوة بعض السلاطين ، وإن كلفه هذا الرفض ماكلفه من محاربة واضطهاد .

لما عظمت فليس مصر واسعى لما غلا ثمني عدمت المشترى

أما عظمته بعد مماته فذلك الذكر الحالد والأثر الدائم ، إن فى الشرق أو فى الغرب؛ ويكنى لإثبات تلك العظمة هذا الحفل الكريم الذى سعينا إليه جميعاً من شي أنحاء الأرض ، وهذا المهرجان العظيم الذى يهدف إلى إحياء ذكرى ذلك المفكر الكبر .

ويزيد هذه العظمة وزنا ، ويرفعها شأنا ، أنها لا تقوم على جاه أوسِلطان ، ولا تعتد بالمال والأعوان . وإنما استمدت كلها من الفكر ، ومن الفكر وحده ، فمصدرها البحث والدرس ، والعلم والمعرفة ، وليس ثمة عظمة أبتى من عظمة النور والعرفان .

وكان ابن سينا أيضاً إنسانياً ، بالغ القمة فى نزعته الإنسانية . يحب الحكمة ويسعى وراءها ما استطاع ، والحكمة ضالة المؤمن يلتقطها أنى وجدها. فلا يعنيه

فى أى بلد نبتت ، ولا عن أى جنس صدرت . ولذا أخذ عن الشرق كما أخذ عن الغرب ، فضم الحكمة الهندية الفارسية إلى الفلسفة اليونانية ، وصهر ذلك كله فى بوتقته الحاصة ليخرج منه ثماراً جديدة وأفكاراً مبتكرة .

وآية نزعته الإنسانية هذه أنه حرص على أن يلم بكل الدراسات والعلوم المعروفة لعهده ، سواء أكانت عقلية أم نقلية ، دينية أم لغوية ، طبيعية أم رياضية . وإنه ليعد بحق بين أولئك الموسوعيين وأصحاب دواثر المعارف الذين امتد بحثهم ودرسهم إلى شيى العلوم والثقافات ، ويكفى أن نشير إلى أنه كان طبيباً ماهراً ، بقدر ماكان فيلسوفاً ممتازاً .

عرف ذلك كله وأداه بلغات مختلفة ما وسعه الأداء ، فكتب وألف باللغة العربية ، كما كتب وألف باللغة الفارسية . ولو عرف لغات أخرى ما تردد فى أن يكتب بها ، لأنه — فيما يظهر — كان يؤمن الإيمان كله بأن العلم لا وطن له ، وأنه تراث إنسانى بجب أن يساهم فيه بنو البشر على السواء .

وقد كوفى على نزعته الإنسانية هذه خبر مكافأة ، فنفذت آراؤه ونظرياته إلى مختلف اللغات والثقافات . ولم يكد بمضى على وفاته مائة سنة حتى ترجم قسط كبير من مؤلفاته إلى اللاتينية ، وتلا هذا ترجمات أخرى إلى السريانية والعبرية ، بل وإلى الأردية . وها نحن أولاء اليوم نرى اللغات الأوروبية الحديثة تتبادل إنتاجه وتردد ذكره ، إلى جانب العربية والفارسية .

وإن في هذا لدرساً نافعاً ما أجدرنا أن نتأمله ونفيد منه في عالمنا الحاضر المملوء بالقلق والاضطراب والتنافس والتشاحن . وذلك الدرس هو أن هذه الإنسانية ، المنقسمة على نفسها المتخاصمة فيما بينها ، يمكن أن تتلاقى على بساط البحث والحقيقة ، وأن تجتمع كلمتها في ضوء الحكمة والمعرفة ، وما أجدرها أن تفعل . والآمال معقودة على أن ينهج اليونسكو هذا النهج ، ويحقق هذه الغاية . وإن صوت ابن سينا ، الذي نجتمع اليوم لإحياء ذكراه ، لينبعث من أعماق الماضى البعيد ، منادياً بأن للعلم صلة قد تفوق صلة الدم والنسب ، وأن الحكمة الحقة هي تلك التي تدعو إلى الإخاء والوئام، وتنفر النفوركله من العداوة والحصام.

ولايفوتني قبل أن أختم هذه الكلمة أن أتوجه باسم الوفود العربية ، التي شرفتني بالنيابة عنها ، إلى العراق حكومة وشعباً ، بأصدق الشكر على هذه الحفاوة البالغة والرعاية التامة . حفاوة لمسناها منذ أن وطئت أقدامنا أرض الوطن العراق ، ونعمنا بها منذ اللحظة الأولى ، وهي تلاحقنا أينها سرنا وأنى ذهبنا ، فشكراً لكم يا أهل العراق وألف شكر .



احدى الجلسات

## الجلســات

عقد فى هذا المهرجان عشر جلسات ، واحدة افتتاحية ، وأخرى ختامية ، وأغرى ختامية ، وثمان بيهما للدراسة والبحث . وجلستا الافتتاح والحتام تقومان عادة على الحفاوة والترحيب ، أو الشكر والتوديع . وقدكانتا صورة رائعة من تلك الحلسات الرسمية التي اشترك فيها الوزراء ، ورجال السلك السياسي ، وأعضاء البرلمان ، والوجهاء ، والعلماء ، والأدباء ، إلى جانب شباب المعاهد العالية ، وممثلي الصحافة والإذاعة .

وأما الحلسات الثمانى الأخرى فقد ألتى فيها ثلاثة وثلاثون بحثاً ، وتسع محاضرات . وكانت صباحية تعرض فيها بحوث محتصرة يعقبها مناقشات ، ومسائية قصرت على محاضرات أطول دون أن يفسح فيها المحال لنقد أو تعليق . وما ذاك الالأن المتكلمين كثير ون والوقت محدود ، فلم يكن ثمة بد من الضغط والاختصار ، ويكنى أن نشير إلى أنه بلغ عدد البحوث عشراً في إحدى الحلسات الصباحية ، وليس من اليسير أن يعالج عدد كهذا في ثلاث ساعات ، و يعلق عليه في إسهاب .

ومع هذا لم تخل الحلسات الصباحية من أخذ ورد ، واستيضاح وتعليق . فدارت فيها مناقشات حول أصل ابن سينا ونسبه ، وتاريخ مولده ، وعقيدته ، وعلاقته بالشيعة والإسهاعيلية ، ولم تخل من حماس وحدة أحياناً ، واشترك فيها أعضاء الوفود المختلفة وبعض المستمعين . ولكنها كانت دائماً مناقشات علمية جادة تعتمد على الدليل والبرهان ، وتحاول أن تكمل النقص أو أن تصحح الحطأ.

فأثير ذلك الحلاف المعروف حول نسب ابن سينا وجنسيته : هل هو فارسي أو تركى، وامتد النقاش إلى اسمه (سينا) هل هو من أصل سامى أو له أشباه ونظائر في الفارسية . و يمكن أن يلاحظ أن هذه المناقشة في حملتها لم ترم إلى تعصب جنسي ، وإنما قصد بها التحقيق العلمي ؛ وكان الانجاه العام أن هذا العالم والفيلسوف الكبير فوق الجنس والبيئة والوطن . ولذا لم يتر التساول عن اسمه وهل هو من أصل سامى أو فارسي كل ماكان يمكن أن يحدث من صراع فكرى

وجدل خطابى . وظهر فى وضوح أن القول بأن « سينا » من أصل سامى فرض ينقصه الدليل ؛ على أن الأسهاء لا تستلزم حمّا تبعية أصحابها لها ، فكم من أسهاء غربية انتشرت فى الشرق دون أن يقول أحد إن المسمىن مها من أصول غربية .

وقد أخطأ بعض الرواة والنساخ فى تاريخ مولد ابن سينا ، فعده من مواليد سنة ٣٧٥ ه بدلا من سنة ٣٧٠ على حسب الرواية المشهورة . ولقد حررت هذه النقطة تحريراً لايدع مجالا للشك ، وثبت أن ابن سينا عمر ستا وخمسين سنة ، لا ثلاثاً وخمسين .

وليس البحث في عقيدة الأفراد من الأمور الهيئة ، لا سيا إذا لم يكن في أقوالهم شهة، ولافي أعمالهم موطن ريبة . ومع ذلك أثارت عقيدة ابن سينا كما أثارت عقيدة غيره من الفلاسفة والمفكرين الأحرار – ضرباً من الأخذ والرد، وكان لهذا صداه في مهرجان بغداد . فمن قائل إنه مسلم مخلص في إسلامه ، ومؤمن مملوء القلب بايمانه ، وكل ما حاوله من توفيق بين العقل والنقل إنما رمى به إلى إدعام الدين وتوكيد اليقين . ومن قائل إن فلسفته ملحدة ، وإن تصوفه ستر لهذا الإلحاد . وهذا الحلاف ليس بالحديد ، وللغزالي فيه موقف معروف ، لا بازاء ابن سينا وحده ، بل إزاء فلاسفة الإسلام أجمعن . وقد يبقي أبد الدهر ، لأن ابن سينا فيلسوف موفق بحاول أن يضم طرفين أحدهما إلى الآخر ، فيدخل على كل واحد منهما ضرباً من التحوير والتعديل . وربما لا يرضي هذا بعض ناقديه ، إذا ما نظر وا إليه من زاوية خاصة ، لأنه لم يترك الفلسفة على علاتها ، فلم يسلم بالدين على إطلاقه .

ولم يبق مجال للشك في أن ابن سينا نشأ في وسط إسهاعيلي ، وأنه تأثر بالدعاة والتعاليم الإسهاعيلية التي كانت منتشرة في عصره . إلا أن الأمر لم يقف عند هذا ، بل شاء بعض المؤرخين أن يحشره في زمرة الشيعة ، وينسبه إلى بعض فرقهم كالاثناعشرية . ولم تخل هذه النقطة من جدل وحوار ، وإن كان لم يفصل فيها بعد الفصل النهائي ، ويرجى أن يكون في نشر رسالة الجيلاني ، التي تذهب إلى « أن الشيخ الرئيس من الاثناعشرية » ، ما يلتي بعض الضوء على هذه الناحية .

\* \* \*

هذه وغيرها من المشاكل المعقدة قد أثيرت فى قاعة فيصل الثانى ، وأقبل عليها مهور وافر العدد كانت تضيق به هذه القاعة الفسيحة أحياناً ؛ ولم يكن نصيب الشبان . استمع هذا الجمهور العراقى المثقف لهذه البحوث الدقيقة فى شوق ورغبة ، وهدوء ومثابرة ، ولم يفته أن يشترك فى بعض الأسئلة والمناقشات .

على أن الإذاعة والصحافة العراقية حرصتا على أن يشترك في هذه البحوث أكبر عدد ممكن ، فلم تقف عند الحاضرين والمستمعين ، بل أذيعت ونشرت في أطراف العراق ، وامتدت إلى العالم العربي جميعه . فقد نظمت الإذاعة قبيل المهرجان وطوال أيامه سلسلة من الأحاديث التي تدور حول ابن سينا ، فتصور حياته وتشرح آراءه . واضطلع بها العراقيون أنفسهم ، أو اشترك معهم بعض أعضاء الوفود الأجنبية . وأذيعت حفلتا الافتتاح والحتام كاملتين ، كما أذيع بانتظام ملخص للجلسات الأخرى .

أما صحافة العراق ، وهي كثيرة العدد ، فقد أقامت على منبرها مهرجاناً فسيحاً ومتنوعاً لإحياء ذكرى الشيخ الرئيس: فاستقبلت الوفود وحيبها ، وشاركتها في إقامتها ورحلاتها ، وتتبعت البحوث والمحاضرات ، تلخصها وتقدمها لحمهور القراء . وضمت إليها بحوثاً أخرى لم ترد في برنامج المهرجان ، وإنما دبجها يراع بعض الكتاب والعلماء الآخرين .

ولم تقف هذه الحفاوة عند الإذاعة والصحافة العراقية ، بل ساهمت فيها أيضاً إذاعات وصحافات أخرى ، بين شرقية وغربية . وبذا تحدث الأثير عن ابن سينا بشتى اللغات ، وأحيت الصحافة ذكره فى مختلف الأقطار .

ولقدكان مهرجانه نفسه فى بغداد مو تمراً دولياً انضم فيه الغرب إلى الشرق، وطبع بطابع إنسانى شامل. فاشتركت فيه دول الحامعة العربية كلها تقريباً، ولم يتخلف منها إلا البمن والمملكة السعودية، فى حين مثلت ليبيا تلك الدولة الفتية الناشئة. وحرصت تركيا وإيران وأندونسيا — من بين الأقطار الشرقية — على أن تساهم فيه بنصيب ملحوظ. ومن لم يستطع الحضور بنفسه أبى إلا أن يشترك عن طريق البرق أو البريد، كالسودان والهند وجنوب أفريقية.

٤٩

وإلى جانب الوفود العربية والشرقية شهد المهرجان أيضاً ممثلون للجامعات والمعاهد الغربية ، فكان فيه علماء أعلام من فرنسا وانجلترة وألمانيا وأسبانيا . وعنيت منظمة اليونسكو بأن يكون لها فيه صوت مسموع ، ففضلا عن ترجمتها لكتابين من كتب ابن سينا ، أحدهما عن العربية والآخر عن الفارسية ، بعثت إليه ممندوب خاص ينوب عن المدير العام .

ولم يفت الصحافة العربية أن تساهم فى هذا المهرجان التاريخي ، فبعثت بمندوبين من بلاد مختلفة ، نذكر من بينهم ممثلين للصحافة المصرية اليومية والشهرية .

\* \* \*

وفى جو كهذا كان طبيعياً أن تسمع لغات شيى ، كالفارسية والتركية ، والفرنسية والإنجليزية والألمانية . إلا أن المتكلمين حرصوا – ما أمكن – على أن يحيوا ذكرى ابن سينا بلغته السائدة ، فكانت العربية لغة المؤتمر الرسمية ، ودعامة البحث والمحاضرة ، ووسيلة الحدل والمناقشة .

ويبدو من البرنامج العلمى للمهرجان أنه وضع على أساس أن يستوعب اليوم الأول البحوث والمحاضرات الى تتصل بحياة ابن سينا ومؤلفاته ، وأن تمس في اليوم الثانى جوانبه العلمية . أما آراؤه ونظرياته الفلسفية فقد ملأت اليومين الأخيرين ، بل وقسطاً من اليوم الثانى . وقد احترم هذا التوزيع ما أمكن ، ولم يعدل عنه إلا لظروف طارئة . ولا شك في أن فلسفة ابن سينا قد فازت في هذا المهرجان بنصيب الأسد ، أما دراساته العلمية المختلفة — فها عدا الطب فإنها لم تنل حظها من العناية .

وقد حرصنا هنا على أن نلتزم الترتيب الذى التزمه برنامج المهرجان ، فتابعنا الحلسات جلسة جلسة ، وعرضنا ما ألقى فى كل جاسة من كلمات ، اللهم إلا ما سبق نشره فقد اكتفينا بتلخيصه ، وأشرنا إلى المواطن التى نشر فيها كاملا . ولحصنا فى القسم العربى ما أرسل أو ما ألتى بلغات أجنبية . وختمنا ذلك كله ببحوث وضعت باسم المهرجان وإن كانت لم تلق فيه ؛ وإذا كان قد فاتها هذا فلا أقل من أن تسجل فى كتاب المهرجان التذكارى .

وتصويراً للواقع كما هو، رأينا أن يشتمل هذا الكتاب أيضاً على قسم أفرنجى تثبت فيه الكلمات التى وردت أو ألقيت بلغات أجنبية . و لعل فى هذا ما يمر ز ذلك المعنى الذى امتاز به ابن سينا من أنه مفكر عالمى ، لم يقف تفكيره عند حدود وطن أو زمن.

# اليـوم الأول

# سلسلة متصلة من تلامید ابن سینا فی مائتی عام الأسناذ محمر محمود الخضیری

كان الشيخ تقى الدين عثمان بن عبد الرحمن الشهرزورى المعروف بابن الصلاح المتوفى سنة ٦٤٣ هجرية شديد الإعجاب بكمال الدين بن يونس، فذكره يوماً وشرع فى وصفه على عادته، مبالغاً فى الثناء على فضائله و تفوقه فى العلوم، فقال له بعض الحاضرين: ياسيدنا على من اشتغل الرجل و من كان شيخه ؟ فأجاب: «هذا الرجل خلقه الله إماماً عالماً فى فنونه ، لا يقال على من اشتغل ولا من كان شيخه ؛ فانه أكبر من هذا » ( ابن السبكى طبقات الشافعية الكبرى ، ج ٥ ، ص ١٦٠ ) .

ويصدق هذا القول على ابن سينا أكثر مما يصدق على كمال الدين ابن يونس، لأننا نعرف من شيوخ ابن يونس فى الهندسة والهيئة من يشهد له الجميع بالفضل، مثل الشيخ شرف الدين المظفر بن محمد بن المظفر الطوسى صاحب الاصطرلاب المعروف بالعصا، المتوفى فى حدود سنة ٦١٠. و نعرف أيضاً أن كمال الدين قرر بنفسه أنه قرأ عليه واستفاد منه فى عدة فنون من الرياضة (السبكى طبقات الشافعية ج ٥ ، ص ١٦٢ مص ١٦٢ معدل Astronomen der Araber, Leipzig, 1900, S. 134)

ولكن ما ذكره ابن سينا عن معلميه يكفى لإقناعنا بأنه لايدين بشيء من عبقريته لأساتذته المتواضعين .

أما هو فقد كان شيخاً لعدد قليل من المترددين إليه، الملازمين لمحالس علمه وتدريسه . وكان أيضاً معلماً بواسطة مؤلفاته لأجيال كثيرة متعاقبة فى الشرق والغرب .

وسأعنى فى هذا البحث بسلسلة متصلة من تلاميذه أخذ أولهم عنه مباشرة واشتغل عليه، وقرأ اللاحقون مهم على السابقين، جيلا بعد جيل فى حلقات زمانية

غير منفصمة العرى دامت أكثر من مائتى سنة، ثم امتدت بعد ذلك عند نقطة قوية حاسمة، وتشعبت على وجوه أخرى مختلفة من المفيد استقراؤها على منهج علمى تاريخى .

وأول تلاميذ ابن سينا في هذه السلسلة المتصلة هو أبو الحسن بهمنيار ابن المرزبان، الذى لازم الشيخ في مجالس تدريسه أثناء تولية الوزارة لشمس الدولة الديلمي البويهي بهمدان، وذلك ما بين سنة ٤٠٤ و سنة ٤١٢ بعد الهجرة . ثم فرقت بينهما الحروب وأزعجهما الفتن بعد ذلك فاضطرب نظام اجهاعاتهما ولكن لم تنقطع بينهما الصلات، كما يتضح من رسالة كتبها الشيخ إلى بهمنيار ، وفيها أنه سعى أثناء التجائه عند علاء الدولة إلى استقدامه ، وأنه أشار عليه أن يصر إليه وهو واثق من قبول الأمير إياه ، واستعداده لرعايته ، وإحاطته بعطفه ( مباحثات ص ١١٩ – ١٢٠ ) .

ويذكر أن الشيخ عرف بهمنيار أول ما عرفه وهو فتى فى مطلع الشباب، وتوسم فيه النجابة والذكاء فضمه إلى خواصه (روضات الجنات ص ١٣٩)، وصدقت فراسة الشيخ فيه فصار من أعيان تلاميذه . وبهمنيار إيرانى كان لايتقن الكلام بلغة العرب؛ وكان مجوسياً، ثم أسلم . وكان الشيخ يلقبه فى أخريات حياته بلقب الكيا، أى الرئيس أو المقدم، بيما اعتاد أن يلقب سائر تلاميذه بلقب الفقيه أو لقب الحكيم .

وألف بهمنيار باللغة العربية عدة كتب فى فنون الفلسفة المختلفة و فى الموسيقى . وكتب رسائل كثيرة . وأهم آثاره هو كتاب التحصيل الذى شرح فيه فلسفة أستاذه على طريقته الحاصة، ووجهه لحاله أبى منصور بهرام بن خورشيد بن يزديار المحوسى ؛ وكذلك كتاب المهجة وهو فى الإلهيات. وهذان الكتابان لم ينشرا بعد، بالرغم من كثرة النسخ الحطية للكتاب الأول، واهمام المشتغلين بالفلسفة من الإسلاميين مدة طويلة بما فيهما من أفكار دقيقة .

ونقل عنه فى وصف حلقة الشيخ أنه قال: «حضرت أنا وجماعة من تلامذة شيخنا الرئيس بكرة سبت مجلس درسه الشريف، فاتفق أن ظهر منا فى ذلك اليوم فتور عن إدراك ماكان يحققه الشيخ، فقال لنا: كأنكم صرفتم بارحتكم

فى التعطيل؛ فقلنا: نعم كنا أمس مع جمع من الرفقة فى نزهة فلم يتيسر لنا مطالعة الدرس ومراجعة ما كنا فيه. فلما سمع ذلك الشيخ تنفس الصعداء وفاضت عيناه بالدموع، وقال: إنما أسنى على أن اللاعب بالحبال قد يبلغ أمره فى لعبه الذى هو من الملكات الحسمانية إلى حيث تتحير فى غرابة علمه عقول ألف ألف عاقل، ولكنكم لما لم يكن عندكم للحكم والمعارف الحقة مقدار ومنزلة، آثرتم البطالة واللهو على اكتساب العلم والفضيلة، فلم تقدروا على أن تنزلوا الملكة الروحانية من أنفسكم منزلة يتحير فيها جهلة الزمان » ( محمد باقى الحونسارى ، روضات الحنات ص ١٤٠).

ولسنا نتعرض هنا لآراء بهمنيار فى الفلسفة، ولكننا نحب ألا ندع منها رأياً واحداً لأنه يبين خطر الرجل وأصالته؛ وقد سبب هذا الرأى لابن سينا بعض العناء، واهتم بالرد عليه كثيرون ومنهم أبو حامد الغزالى ونصير الدين الطوسى، وأعنى بذلك قوله بتشخيص الوقت للموجودات، وتغير النفس الإنسانية مع تبدل الوقت، وكر الزمن بما يعرض لها من شتى التجارب والأحوال.

وعاش بهمنيار بعد شيخه ثلاثين سنة ، ومات في سنة ٥٥٨ .

### أبو العباس اللوكرى:

وكان من تلامذة بهمنيار أبو العباس الفضل بن محمد اللوكرى . قال فيه ظهير الدين البيهق : «كان تلميذ بهمن يار ، وبهمن يار تلميذ أبى على . ومن الأديب أبى العباس انتشرت علوم الحكمة نحراسان . وكان عالماً بأجزاء علوم الحكمة دقيقها وجليلها ... وله تصانيف كثيرة منها « بيان الحق بضهان الصدق »، وقصيدة مع شرحها بالفارسية ، ورسائل أخرى وتعليقات ومختصرات وديوان شعر » ( تتمة صوان الحكمة ص ١٢٠ – ١٢١ ) .

ويوجد من «بيان الحق بضمان الصدق » نسخة فى المكتبة الأهلية بباريس عنوانها «بيان الحق بميزان الصدق » ( رقم ٥٩٠٠ فى فهرست Blochet ) . وربماكان هذا الكتاب هو الذى ذكره ابن العبرى حيث قال بمناسبة ذكره لحسنون الطبيب الرهاوى ومدحه لعلمه وفنه : «كان أكثر مطالعته فى

كتاب اللوكرى فى الحكمة » ( غريغوريوس أبو الفرج المعروف بابن العبرى ، محتصر تاريخ البشر ، صالحانى ، ص ٤٤٢ — ٤٤٣ ) .

واللوكرى نسبة إلى لوكر من قرى مرو ؛ وكان أبو العباس من أرباب بيوتاتها. و يمتاز عن بهمنيار بإتقانه اللغة العربية إلى درجة مكنته من نظم الشعر المتين، مما حفظه له البيهتي في « وشاح دمية القصر » ( تتمة صوان الحكمة ص ١٢١ ). وله أيضاً شعر بالفارسية ، كما عمتاز بكثرة المعروفين من تلاميذه ممن ترد تواريخ حياتهم في تتمة صوان الحكمة للبيهتي ، ونزهة الأرواح للشهرزوري . وعاش اللوكرى حتى تقدمت به السن . ولم أقف على تاريخ و فاته ، ولكني أظن أنه مات في أواخر المائة الحامسة للهجرة .

### 

ومن تلامذة اللوكرى حكيم اسمه أفضل الدين الغيلانى . ولسنا نعرف حتى الآن ما يكفى من أخباره، وإن كنا نعرف بعض أفكاره، ومنها محاولته نقض تعريف أرسطو للزمان بأنه مقدار الحركة . وقد لخص هذا النقض فخر الدين الرازى فى كتاب المحصل (ص ٦٢) ولقبه عندما ذكره بالإمام، ودعا له بالرحمة، مما يدل على قرب عهده بالزمن الذى كتب فيه الفخر الرازى كتاب المحصل .

ومن الغريب أن مكس هورتن أراد فى ترجمته الألمانية للمحصل Die philosophischen Ansichten von Razi und Tusi, Bonn 1900 S. 67 أن يؤرخ وفاته فجعلها سنة ٩٥٠ ميلادية ، وهى سنة واقعة بين سنى ٣٣٨ و٣٣٨ للهجرة ؛ وبذلك يكون أفضل الدين قد توفى على رأى هورتن قبل ميلاد ابن سينا نفسه بنحو واحد وثلاثين سنة . وهذا ظاهر البطلان وغير معقول .

### صدر الدين السرخسي:

وهذا الحكيم أفضل الدين الغيلانى شيخ للحكيم أبى على محمد بن على ابن الحارثان السرخسى . ترجم له البيهقى فى تتمة صوان الحكمة، ونقلت هذه الترجمة فى النسخة الفارسية المسهاة درة الأخبار، كما نقلها أيضاً الشهرزورى فى نزهة الأرواح .

وعرف السرخسى بكثرة السياحة طلباً للعلم، وله مشاركة طيبة فى اللغــة والأدب. وذكر البهتى أنه جرى بينهما كلام فى أنه بجب أن يتقدم على التصديق تصوران أو ثلاثة تصورات ، وأورد هذا الكلام فى كتابه « شرح النجاة » .

ومن فوائده التى تستحق الانتباه قوله: « الملك الحى القيوم أول فكر العارفين وآخره . لا شيء أحسن من سفر العقل فى الملكوت الأعلى . من انطبع فى فص خاتم استعداده نقوش الحقائق فقد ذاق اللذة القصوى » ( بيهتى ص١٥٩ ) .

وهذه الفوائد قريبة الشبه بكلام لابن سينا فى وصيته إلى أبى سعيد ابن أبى الحير الصوفى حيث قال: « ليكن الله تعالى أول فكر له وآخره، وليكن مسافراً بعقله فى الملكوت الأعلى، فاذا صارت هذه الحال له ملكة انطبع فيها نقش الملكوت وذاق اللذة القصوى » ( ابن أبى أصيبعة ج ٢ ص ٩ ) .

وذكره أيضاً صاحب خريدة القصر بعنوان ابن الحارث السرخسى أبى على محمد بن على الحارثان، وقال إن له تصانيف كثيرة فى الحكمة والمساحة والحساب؛ وقال أيضاً: ورد بغداد وأقام بها مدة فى المدرسة النظامية؛ وتردد إلى أبى منصور الحواليقى، وعاد إلى سرخس؛ ثم ذكر أنه توفى فى أحد الربيعين سنة ٥٤٥ (حواشى شفيع على تتمة صوان الحكمة رقم ٣ ص ١٥٩ و ص ٢٢٣).

### فريد الدين داماد النيسا بورى:

وللسرخسى تلميذ اسمه فريد الدين داماد النيسابورى. ويتفق كثيرون على اعتباره من أساتذة المحقق نصير الدين الطوسى . قال صاحب المختصر فى ذكر الحكماء اليونانيين والملين ، وهو كتاب مؤلف فى أواخر القرن السابع للهجرة ، ( مخطوط الاسكوريال عربى رقم ٦٣٥ ورقه ٧٧ ظهراً ): إن نصير الدين انتقل بعد تحصيله على خاله فى طوس إلى نيسابور، وبحث مع فريد الدين داماد . وكذلك قال أبو القاسم بن نصر البيان الكازرونى ، وهو من علماء المائة العاشرة فى كتابه سلم السماوات: إن ممن يروى المحقق عنهم الشيخ فريد الدين داماد النيسابورى ( روضات الجنات ص ٢٠٩ ) — وكذلك قال أمين أحمد الرازى فى

« هفت إقلم » الذى فرغ من تأليفه سنة ١٠٠٢ ، إن نصير الدين تتلمذ فى الفلسفة على فريد الدين داماد . وذكر القاضى نورالله المرعشى المقتول سنة ١٠١٩ أن نصير الدين تتلمذ فى العقليات على فريد الدين داماد . (مجالس المؤمنين ص ٣٢٨ من أسفل) ومثل هذا ما يقوله أيضاً قطب الدين الأشكوري فى كتابه محبوب القلوب ، والبحراني صاحب لوالوق البحرين ، ومحمد باقر الحوانسارى فى روضات الحنات (ص ٢٠٦) ، وأضاف هذا الأخير خيراً يستحق التنويه ، وهو أن نصير الدين قرأ كتاب الإشارات للرئيس ابن سينا على أستاذه فريد الدين بسند يتصل بابن سينا نفسه (ص ٢٠٩) .

وكتاب الإشارات ، لا سيما قبل أن يحل الطوسى مشكلاته ، من الكتب التي تقرأ على أستاذ ملم بالكثير من مشاكل الفلسفة . وقد صرح نصير الدين الطوسى نفسه فى مقدمة كتابه « حل مشكلات الإشارات » بأنه استفاد من قراءته إشارات ابن سينا على بعض المعلمين ؛ ولكنه لم يصرح بأسمائهم .

على أن فيما أوردناه الكفاية للتحقق من أن فريد الدين داماد النيسابورى كان من أساتذة نصير الدين الطوسى فى الحكمة وأنه دون سائر أساتذته ينظمه فى تلك السلسلة القوية الاتصال التى تجمعه مع الشيخ الرئيس .

وقد عنى بعض الإسلاميين فيا مضى عند بحثهم عن شيوخ النصير الطوسى بوصل سلسلة معلميه فى الحكمة بالشيخ الرئيس، وكان لهم فضل فى هدايتنا إلى حلقات هذه السلسلة. وإن فى أقوالهم لتأييداً لما ذهبنا إليه من ترتيب. وإليكم ترجمة لما ذكره القاضى المرعشى: «فى المعارف العقلية» هو (نصير الدين الطوسى) تلميذ لفريد الدين الداماد ؛ وهذا تلميذ للسيد صدر الدين السرخسى ؛ وهذا تلميذ أفضل الدين الغيلانى ، وهذا تلميذ أبى العباس اللوكرى ، وهو تلميذ بهمن يار، ومهنيار تلميذ الشيخ الرئيس أبى على بن سينا (مجالس المؤمنين ص ٣٢٨).

وأورد مثل هذا صاحب روضات الحنات فى ترجمته لنصير الدين؛ وهذه هى عبارته : وتتلمذ فى المعقولات على أستاذه فريد الدين داماد النيسابورى عن السيد صدر الدين السرخسى ، نسبة إلى بلد يقال لها سرخس ، وهو أخذ عن أفضل الدين الغيلانى ، من أهل غيلان ، وهو تلميذ أبى العباس اللوكرى ، نسبة

إلى بلاد يقال لها لوكر ، واللوكرى من تلامذة بهمنيار ، وهو من تلامذة الشيخ أبى على الرئيس (ص ٢٠٩) .

أما أمين أحمد الرازى فانه ذكر « في هفت» إقليم أن نصير الدين تتلمذ في الفلسفة على فريد الدين داماد، وهذا أستاذه صدر الدين السرخسي ، وهو تلميذ لهمنيار، وهذا تلميذمباشر لابنسينا India Office, Pers Mss. Ethé. ونلاحظ أنه تخطى أستاذين بين السرخسي وبهمنيار، والحقيقة أنه لا يستقيم أن يأخذ صدر الدين السرخسي عن بهمنيار بدون واسطة، بل بدون أكثر من واسطة.

وكان للنصير الطوسى فضل معروف فى إحياء ما كاد يندرس من تعاليم الفلسفة وكتها، فقصده العلماء والطلاب، وبحث هو عهم فى بعض الأحيان، وحمع مهم عدداً كبيراً فى مأمن من الحوف وبسطة من الرزق، ووفر لهم من الكتب ما يصعب أن يجتمع مثله فى مكان واحد كثرة ونظاماً. وخرجت من حلقته طائفة من الحكماء والمتكلمين والرياضيين استطاعوا أن يهضوا بتعليم الفلسفة نهضة عظيمة.

ومن السهل بعد ذلك تتبع حلقات الأساتذة والتلاميذ منذ عهد نصير الدين . وإذا دققنا في اتباع هذا المنهج استطعنا أن نعرف الكثير عن تعليم الفلسفة في الإسلام؛ وهذا ما لا غني عنه لتحقيق منزلتها في الثقافة الإسلامية، ومعرفة تاريخها معرفة صحيحة .

# رسالة الأكسير أو رسالة فى أمر مستور الصنعة وهل هى لابن سينا أم لا للأستاذ أصمر آتش

إننا نجد في القرون الوسطى ، شرقاً وغرباً ، رسالة صغيرة تدعى برسالة الأكسير أو رسالة في أمر مستور الصنعة ، مضافة إلى ابن سينا(١). فكانت بين علماء أهل الغرب الذين تعرفوا عليه عن التراجم منها إلى اللغة اللاتينية مناقشات حامية بخصوص صحة الإضافة المذكورة أو عدمها . وقد دام الأمر على ماهو عليه إلى سنة ١٩٣٤ إذ نشر J. Ruska في جلة المقالة طويلة بحث فيها مجدداً هذه المسألة مع ملحقاتها بصورة مفصلة (٢) ، وزعم أن الرسالة المذكورة ليست لابن سينا . وإذا ما نظرنا إلى مايقوله A. Mieli « إن زميلنا في برلين يمحو نهائياً الأسطورة التي تزعم أن ابن سينا كان كمائياً ، لأن المؤلفات المنسوبة إليه في العصر الوسيط اللاتيني منتحلة » ، فمن الضروري أن يقال إن ادعاءه صادف قبولا تاماً وعاماً كأنما هو أمر ثابت لاجدل فيه (٣).

وقد توصل J. Ruska إلى النتيجة المذكورة آنفاً بالاســتناد إلى دلائل تنحصر فما يلي<sup>(١)</sup> :

Die Alchemie des Avicenna, Isis, vol. XXI. p. 14-51

Die Alchemie des Avicenna, p. 14 et suiv. (1)

K. Chr. Schmider, Geschichte der Alchemie, Halle, 1832, p. 97;
 M. Berthelot, La chimie au moyen âge. Paris, 1893.

I, p. 293 et suiv.: C. Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur, Supplement, I, p. 823, No. 79 m et 79 n.

<sup>«</sup> Notre collègue de Berlin détruit définitivement la légende d'un (γ) Ibn Sînâ alchimiste. Les ouvrages que lui attribua le moyen-âge latin ne sont que des écrits apocryphes ». La science arabe, Leiden, 1939, p. 104.

 ا لم يكن ابن سينا مثبتاً إمكان الكيمياء ، ولما ليس لدينا أى دليل غصوص رجوعه عن هذا الاعتقاد فكتابته فى الأمر المشار إليه محال(١) .

لا \_ يذكر في الرسالة اسم « الشيخ أبي الحسن السهلي » وهو شخص مجهول . فلو كان ابن سينا قد كتب الرسالة المذكورة لأتحفها إلى الملك الذي عاش في محيطه ، لا إلى شخص معدوم الهوية (٢) .

٣ – لا يشاهد فى الرسالة ارتباط ما بالمحيط الذى عاش فيه ابن سينا،
 و بعكس ذلك فان أسهاء الأمكنة المذكورة فهاكائنة فى غرب العالم الإسلامى .

ويزيد J. Ruska على ما تقدم من مدعياته أن الرسالة المذكورة مكتوبة في المغرب، وأنها مترجمة إلى اللاتينية من قبل أحد الأسبان (٢).

إن زعم J. Ruska هذا ، ولو أنه معقول وقطعى للوهلة الأولى ، بجب أن يدقق مجدداً . وأنهى سأدقق أولا الأدلة الحارجية التي توصل إلى نتائج أكثر قطعية .

1 – لا جدل أن معظم المؤلفين في الشرق كانوا يقدمون مؤلفاتهم إلى الملوك ولكن من المشاهد أيضاً أن بعضهم كان يقدم مؤلفه إلى وزير من الوزراء ، أو شيخ من الشيوخ ، أو كبير قوم في بلدة ما ، أو صديق من الأصدقاء . فان ابن سينا قد فعل ما أشرنا إليه ، فقدم كتابيه «الحاصل والمحصول » و «البر والإثم» إلى الفقيه أبى بكر البرق ، ورسالته « العشق » إلى تلميذه أبى عبد الله المعصومي ، ورسالته « الحمة العروضية » إلى أبى الحسن العروضي و هكذا (٤). وهم ما كانوا ملوكاً .

وأما رسالته « في الأكسير » فقد قدمها إلى أبي الحسن السهلي الذي نجد في المخطوطات تصريحاً أكثر باسمه الذي هو أبوالحسن سهل بن محمد السهلي .

Ibid. p. 17.

Ibid. p. 20. (Y)

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع ، ص ٢٥ ومتعاقب و ص ٥٠ ـ ٥١ .

<sup>(</sup>٤) ابن أبى أصيبعة ، عيون الأبناء فى طبقاء الأطباء ، القاهرة ، ١٢٩٩ ، ح ٢ ص ١٨ ومتعاقب ؛ ، Osman Ergin, Ibn Sina bibliyografyase, ح ٢ ص ١٨ ومتعاقب ؛ ، Istanbul, 1937, p. 25, No. 117

إن هذا الوزيرمن المشهورين في تاريخ الآداب العربية، وحسب إيضاحات ياقوت (٢)، «كان هو من أجلة خوارزم وكان بيته بيت رياسة ووزارة ... قال الثعالبي : وهو وزير ابن وزير ... وكان يضرب في العلوم والآداب بالسهام الفائزة ... خرج من خوارزم في سنة أربع وأربعاية إلى بغداد ، وترك وزارة خوارزمشاه أبي العباس مأمون خوفاً من شره ... ومات بسرمن رأى في سنة ثمان عشرة وأربعائة » . ومن الواضح أن الوزير والأديب أحمد بن محمد السهلي وسهل ابن محمد السهلي الذي قدمت إليه رسالة الأكسير أخوان . ولما كانت عائلته معروفة بحماية العلماء و بمحبة العلم ، فمن الطبيعي جداً أن يكون ابن سينا قد قدم أحد كتبه إلى أحد أفراد هذا البيت . فبناء على ذلك لا يمكن قبول ما ادعي بكون الرسالة ليست لابن سينا بسبب تقديمها إلى شخص مجهول .

٢ – وأما أسهاء الأمكنة ، فأظن أخطأ J. Ruska باكتفائه بتدقيق التراجم اللاتينية للرسالة . إذ لا يذكر في الأصل العربي سوى اسم مدينة فرغانة (٢) فان أمكن أن يعد هذا دليلا على محل تأليف الرسالة فينبغي أن يكون ، دون شك دليلا بتحريرها في المنطقة الشرقية من العالم الإسلامي . ومن ذلك نستنتج بطلان الادعاء المذكور القائل بعدم صحة نسبة الرسالة لابن سينا لعدم ذكره أسهاء للأمكنة الشرقية من البلاد الإسلامية .

<sup>(</sup>۱) الجوزجانی ، تاریخ ابن سینا ( أو سر كذشت ) ، مخطوطه بدار كتب الجامعة الاستانبولیة ، رقم ۱۶۵۸ ، ورق ۷۲ ب ؛ عیون ، ج ۲ ، طفاهی و ص ۱۸ ؛ نظامی عروضی سمرقندی ، نشر قزوینی ، Leiden می و ص ۱۹۸ ؛ نظامی عروضی سمرقندی ، نشر قزوینی ، ۱۹۱۰ و ۲۲۴ و ۲۲۴ .

<sup>· (</sup>٢) معجم الأدباء (ارشاد الأريب) ، طبع القاهرة ، ج ٥ ، ص ٣١ - ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) مخطوطة دار كتب الجامعة الاستانبولية ، برقم ٤٧٢٤ ، ورق ٦٤ ب ٠٠٠٠ وكبريت أحمر غير هذا الموجود بفرغانة ٠

" – أما كون ابن سينا غير مثبت لإمكان الكيمياء فهذا غير صحيح . إذ كان من الممكن أن ابن سينا قد أثبت إمكان الكيمياء أو لا وأنكره بعد ذاك أو بالعكس ، ولكن لا حاجة لكل ذلك لأنه لم يبطل إمكان الكيمياء . والأهم في هذا هو عدم إثبات رسالة الأكسير لإمكان الكيمياء . إننا نعلم أن ابنسينا قد قال في كتابه المعظم « الشفاء » « وأما ما يدعيه أصحاب الكيمياء فيجب أن يعلم أنه ... في أيديهم تشبهات حسنة حتى يصبغوا الأحمر صبغاً أبيض شديد الشبه بالذهب (١) » .

وفي هذه الرسالة يدافع عن الأمر نفسه لأن ابن سينا يبدأ رسالته كما يلى : «جرى بينى وبين الشيخ ... أبى الحسن سهل بن محمد السهلى ... مفاوضة في أمر مستور الصنعة ... كذلك كنت أدقق النظر في الأمور الطبيعية ، وكان الرأى الذي يدعيه أصحاب الكيمياء أحد تلك الأمور ... ففرغت إلى ذات نفسي ، وأخذت أفكر إن كان هذا الأمر مما يكون فكيف يكون ، وإن كان مما لايكون فكيف لا يكون . فعلمت أنه إن كان بمكننا أن نصبغ الفضة في لون الذهب ، أو النحاس في لون الفضة فلا بد لنا من صبغ أحمر محمر ، وصبغ أبيض يبيض . فاحتجنا إلى دواء صباغ صبغاً أصفر أو أبيض مخالطاً للأجساد الذائبة ... » وبعده يفهم ابن سيناكيفية استحصال هذا الصبغ وماهيته .

ويرى أيضاً أن ادعاء J. Ruska بهذا الخصوص لا يستند على أساس ما. و بعد رد الأدلة القائلة بعدم عائدية رسالة الأكسير إلى ابن سينا يمكننا الآن ذكر الأدلة التي تثبت صحة هذه النسبة :

المنابع الخاصة بتراجم الأحوال تشير إلى أن الرسالة المذكورة هي من تأليف ابن سينا .

۲ سينا وتوجد بينها عضوطات إلى ابن سينا وتوجد بينها مخطوطات قديمة جداً كنسختين لدار كتب الحامعة الاستانبولية ، إحداهما (رقم ٤٧٧٤) استنسختسنة ٥٨٨ هـ والأخرى (رقم ٤٧٢٤) استنسختسنة ٦٩٩ .

E. J. Holmyard and D. C. Mandeville, Avicennae de congelatione et conglutinatione lapidum being sections of the Kitâb al-Shifâ, Paris.

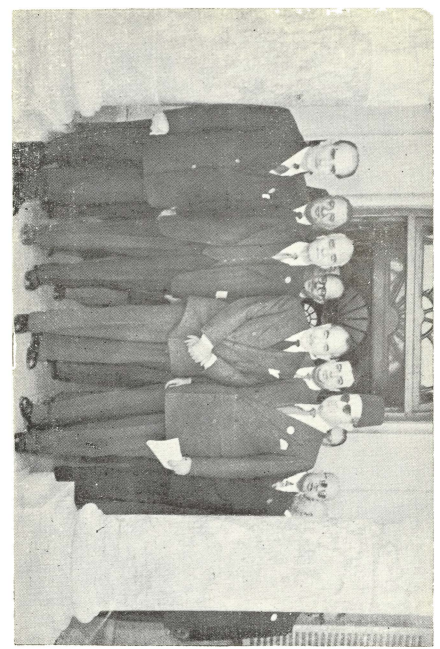
1927, p. 82 et suiv.

٣ ـ قد قدمت الرسالة إلى شخص لا تذكره المنابع الأخرى وهو ينتمى إلى عائلة كان ابن سينا قد تمتع محمايها. فلو كان فى الأمر تصنيع ما أو تزييف ما ، ألم يكن من الأولى تقديمها إلى شخص مشهور كل الشهرة أو آخر مجهول ؟..

إن أسلوب ابن سينا في مؤلفاته الأخرى مثل القانون والشفاء وغيرهما يطابق أسلوبه في الرسالة المذكورة .

د سيت هنالك أية أدلة تثبت عدم نسبتها إلى ابن سينا .

بناء على ذلك كله ينبغى أن تكون هذه الرسالة بدون شك لابن سينا .



زيارة البلاط الملكى في بغداد

# مؤلفات ابن سینا منهج تصنیفها للأب قنواتی الدومبنکی

سیداتی ، سادتی :

إنى أستهل بحتى معتذراً لحضراتكم عما ستجدون فيه من جفاء وملل . فليست مهمة المفهرس مما بجلب له عطف القراء ... فهم يلجئون إلى فهرسه كما يلجأ المرء إلى دليل التليفونات للبحث عن رقم مخاطب ، غير مبال بمن وضع هذا الحدول ... ولعل الكثير منكم سيتقبل كتاب « مؤلفات ابن سينا » بابتسامة عابرة قائلا ما قاله لى أخيراً موظف ظريف فى قنصلية عربية فى نيويورك وهو يتصفحه : « أهذا كتاب رياضيات ؟...» .

ولكنى أحب أن أطمئنكم أيها السادة : سأعفيكم من سرد بيانات جافة وأرقام جامدة للمخطوطات . فالبيانات والأرقام مودعة فى الكتاب الذى وزع على حضراتكم ، ويستطيع من يشاء الرجوع إليها . وسأقصر بحثى هذا على نظرة عامة تتناول مؤلفات ابن سينا من حيث تصنيفها ، مكتفياً بالإشارة إلى طريقة الوصول إليها ، خصوصاً وأن زملائى الكرام سيوالون معظم هذه المؤلفات بأبحاثهم الحاصة القيمة .

#### المسادر:

وأول ما يتبادر للذهن هو طريقة جمع مؤلفات ابن سينا . ولعل هذا السوال يبدو غريباً لأول وهلة . وهو بلا شك غريب إذا وجه لمؤلف فى غير مستوى ابن سينا ، ولكن الشيخ الرئيس من أولئك الكتاب المنتجين الذين كتبوا فأفاضوا ، وجمعوا فعددوا المجاميع ، وطرقوا جميع ميادين المعرفة ، بحيث جاءت مؤلفاتهم كدائرة معارف لا ينقصها إلا التصنيف والترتيب .

فاذا تساءلنا إذن كيف نصل إلى جميع مؤلفات ابن سينا، فليس فى سؤالنا هذا تكلف، وإنما هوسؤال يقتضيه البحث العلمى. وأول مصدر لمجموعة مؤلفات ابن سينا هو تاريخ حياته الذى كتبه بنفسه والذى كمله تلميذه الجوزجانى، فانا نجد فى هذا التاريخ عناوين كتب ألفها ابن سينا فى ظروف محدودة تجعلنا نئق كل الوثوق بصحة نسبتها إليه .

والمصدر الثانى لهذه المؤلفات كتب التواريخ مثل وفيات الأعيان لابن خلكان، وعيون الأنباء لابن أبى أصيبعة، وأخبار الحكماء لابن القفطى، وتتمة صوان الحكمة للبيهي، وخزانة الأدب للبغدادى، وتاريخ مختصر الدول لابن العبرى، وشذرات الذهب لابن العماد، وروضات الجنات للخوانسارى، وروضة الأفراح للشهر زورى. وقد نقل هؤلاء المؤرخون بعض قوائم الكتب المنسوبة إلى ابن سينا، غير أنه قد تختلف قائمة عن أخرى.

والمصدر الثالث المهم هو فهارس المخطوطات فى جميع أنحاء العالم. فقد شتت حوادث الأيام مؤلفات ابن سينا فى أماكن مختلفة، بحيث صار من النادر أن تجد مكتبة كبيرة خالية من مؤلفاته، فيوجد بعض هذه المؤلفات فى السويد، وبرنستون فى الولايات المتحدة، وحتى فى مونتريال بكندا ...

#### مخطوطات الآستانة:

غير أن القسط الأو فر منها محفوظ فى الآستانة، إذ يوجد هناك ما يربو على الألف والحمسهائة مخطوط لابن سينا؛ ولا يحنى أن الاطلاع عليها أمر أساسى لمن يريد أن يقدم بياناً مستقصى لمؤلفات ابن سينا، ولذا عندما كلفت بتحضير هذا العمل فاتحت كخنة ابن سينا بالقاهرة فى أمر هذه المخطوطات وضرورة بحنها . فرحبت اللجنة بهذه الفكرة، وكلفتنى أن أقوم بحصرها حين إقامتى مع البعثة العلمية للمخطوطات التى أرسلت إلى الآستانة .

والحقيقة تقضى أن أعترف بأنى لست أول من بحث هذه المخطوطات فى الآستانة ، إذ قد قام بهذا العمل إخواننا الأتراك حين أقاموا للشيخ الرئيس سنة ١٩٣٧ مهرجاناً لإحياء ذكره . وقد قامت لحنة ، وعلى رأسها صديقى الأستاذ الدكتور سهيل أنور مدير معهد تاريخ الطب مجمع حميع البيانات الخاصة من

مخطوطات ابن سينا الموجودة فى مكتبات الآستانة . وقد كلف الأستاذ عمان إرجن بتلخيص هذه البيانات وتقديمها على شكل مركز . وظهر بحثه فى الكتاب التذكارى الذى نشره إخواننا الأتراك تذكاراً للمهرجان . ولقد رتب الأستاذ إرجن الخطوطات ترتيباً أبجدياً ، مقدماً لكل مؤلف بنبذة صغيرة جداً بالتركية تعرف بالكتاب ، ومثبتاً أول المخطوط وآخره وأرقام المخطوطات التي فى الآستانة .

غير أنى لم أكتف بمراجعة هذه البيانات فقط ، بل الترمت معاينة المخطوطات نفسها واحداً واحداً . وشرعت أصف كل مخطوط وصفاً ظاهراً من حيث طول وعرض الكتاب ، وطول الكتابة وعرضها ، والمسطرة ، وعدد الكلمات فى السطر الواحد ، وحال المخطوط ، وتاريخه المقيد أو المقدر الخ ، كما أنى تحققت من أول الكتاب وآخره وأبوابه ومحتوياته . وقد أدى هذا العمل ، على طوله ، إلى نتائج ذات فائدة ، إذ سمح لى أن أقف على حقيقة المخطوطات ، وأن أتجنب ما نسب خطأ لابن سينا . ولما كان عدد المخطوطات فى الآستانة كبيراً جداً ، والمكتبات المختلفة مشتتة فى حميع أنحاء المدينة ، وكان وقتى محدوداً ، لم يتيسر لى أن أقف طويلا عند كل مخطوط للبحث فيه بإمعان ، اللهم إلا فى مخطوطات « الشفاء » لحاجتنا عند كل مخطوط للبحث فيه بإمعان ، اللهم إلا فى مخطوطات « الشفاء » لحاجتنا إليها فى القاهرة . وقد صورنا منها أقدمها وأحسنها ، كما أنسا صورنا نماذج من كل مؤلف لابن سينا حتى تتوفر فى القاهرة صورة لجميع مؤلفاته .

وقد زدت طبعاً على هذه البياناتكل ما ورد فى فهارس المكاتبالشهيرة عن مؤلفات ابن سينا ، التى أعطى بروكلمان معظمها فى كتابه المشهور .

#### منهج التصنيف:

و بعد جمع كل هذه البيانات بقيت مسألة تصنيفها ، وعلى أى أساس يقوم . وقد حاولت من أول الأمر أن أتجنب المحطوطات المنسوبة خطأ إلى ابن سينا مثل «السعادة والإقبال» للكمى الحلال . و بعض رسائل للفاراني أو لإخوان الصفاء الخ . أما القسط الأو فر من المحطوطات فقد اعتبرته مؤقتاً لابن سينا ، وهذا استناداً على بيانات الفهارس أو المحطوطات نفسها ، غير أن العمل النقدى الدقيق لإثبات على بيانات الفهارس أو المحطوطات لابن سينا لا يزال رهن المستقبل ، وواجب كل ناشر لمؤلف من مؤلفات ابن سينا أن يقوم مهذا العمل قبل نشره .

وإزاء مجموعة عديدة من موالفات كتلك التي وضعها ابن سينا (وهي تربو على ٢٥٠) لا نجد أمامنا إلا ثلاث طرق للتصنيف، أولا: التصنيف الأمجدى ؛ ثانياً : التصنيف الزمني ؛ وثالثاً : التصنيف حسب المواد .

أما التصنيف الأبحدى فهو ما نستطيع أن نسميه تصنيف الوراقين ، لأنه لا ينظر إلى محتوى الكتاب بل إلى مجرد العنوان . وهو طبعاً في منهى البساطة ولكنه مع ذلك أقل فائدة علماً . إذ كثيراً ما يكون العنوان غامضاً لا يتصل عادة الكتاب . وكثيراً أيضاً ما يكون لمؤلف واحد عناوين عدة مما يوعز للقارىء أنه يوجد عدة مؤلفات لكتاب واحد . فمثلا كتاب : « الأجرام العلوية » له العناوين الآتية : جواهر الأجسام السهاوية ، وبيان الجوهر الثمن . ورسالة « الحروف » لها العناوين الآتية : النيروزية في حروف أبجد ، ورسالة في فواتح السور الكريمة . فلا بد إذن من تحديد هذه المقابلات .

أما التصنيف الزمني فهو بلا شك من أسمى التصانيف وأعظمها فائدة من الوجهة العلمية، خصوصاً إزاء مؤلف مثل ابن سينا تتوزع مؤلفاته في فترة طويلة من الزمن. وقد لا يفوت حضراتكم أن هذا النوع من التصنيف قد أدى في بخص أفلاطون وأرسطو والقديس توما الأكويني إلى نتائج عظيمة الشأن، إذ يسمح للباحث أن يقف على مدى تطور أفكار المؤلف على مر السنين. ولدينا فيما بخص ابن سينا بعض البيانات التي تلتى نوراً على حياته واتصالها بتأليفه. ونستطيع على ضوء هذه البيانات أن نقسم حياة ابن سينا إلى فترات معينة مثل إقامته في نحارى أيام الأمير نوح بن منصور ، وقد ألف في هذه المدة : « الحكمة العروضية » و « الحروضية » و « المر والإثم » .

و فترة تنقلاته أيام الأمير على بن مأمون ، ووزيره أبى الحسين السهلى . و فترة إقامته فى جرجان أيام الأمىر أبومحمد الشيرازى .

وفى أثناء هذه الإقامة ألف: «المختصر الأوسط» وكتاب «المبدأ والمعاد» وكتاب « الأرصاد الكلية » . وأول « القانون » و « المختصر من المحسطي » .

و فترة إقامته فى الرى عند السيدة وابنها مجد الدولة ، وألف فى أثنائها كتاب « المعاد » .

و فترة الإقامة في همدان عند الأمير شمس الدولة حين تقلد الوزارة . و في هذه الفترة ألف طبيعيات « الشفاء » وجزءاً من « القانون » وإله يات « الشفاء » ( في دار أبي غالب العطار ) . وجزءاً من منطق « الشفاء » .

ثم فترة حبسه أربعة أشهر فى قلعة فردجان وألف فيها كتاب « الهداية » ، و « حى ابن يقظان » « والقولنج » وأخيراً فترة الإقامة فى أصفهان عند الأمير علاء الدولة وألف فيها الكتاب « العلائى» وباقى القانون و «المحسطى» و « الارتماطيقى» و « الموسيقى » من الشفاء .

هذه هى الأقسام الرئيسية لحياة ابن سينا ، وبعض الكتبالتى نعرفبدقة أنها ألفت أثناءها . وإذا ضم الباحث إلى ذلك الاستنتاجات المستخلصة من درس المؤلفات نفسها استطاع تدريجياً أن يربط المؤلفات بعضها ببعض ، وأن يقف على مدى تطور أفكار ابن سينا ، إن كان هناك تطور جوهرى .

غير أن عملا مثل هذا سابق لأوانه الآن . فلا سبيل إلى القيام به قبل أن تطبع مؤلفات ابن سينا بطريقة علمية ، ويلتى عليها نورالنقد والمقارنة مع مصادرها للوقوف على مدى أصالة ابن سينا بالنسبة إلى سابقيه . عندئذ نستطيع أن نصنف مؤلفات ابن سينا تصنيفاً زمنياً دقيقاً .

فلم يبق أمامنا إلا التصنيف الثالث وهو التصنيف حسب المواد. ولماكانت هذه المواد عديدة ومتشعبة، وطريقة جمعها تختلف باختلاف نظرية المؤلف، رأيت من الصواب، نزولا على رأى صديقي الدكتور إبراهيم بك مدكور، أن أقتني تقسيم ابن سينا نفسه ونظامه العلمي. فرجعت إلى رسالة « تقسيم العلوم » التي وضح فيها الشيخ الرئيس نظريته في هذا الصدد، وبسطت هذا التقسيم نظراً للمادة الموجودة لدى، فوصلت إلى النتيجة الآتية:

فلسفة عامة (حكمة).
 المنطق.

(٣) اللغة . (٤) الشعر .

#### الفلسفة النظرية :

ا — العلوم الطبيعية .

(٥) الطبيعة .

- ب ــ العلوم الرياضية .
- (٩) رياضة \_ موسيقى \_ فلك .
  - ج الإلهايات.
  - (١٠) ميتافنزيقا توحيد .
    - (١١) تفسىر .
    - (۱۲) تصوف.

#### الفلسفة العملية:

(١٣) الأخلاق – تدبير المنزل – السياسة – النبوة .

#### متفرقات:

- (١٤) رسائل .
  - (١٥) شتى .

وهذا الترتيب كما يبدو لحضراتكم، أكثر تشعباً من تقسيم بروكلمان الذي يقتصر على خمسة فنون . وهذا طبيعي في كتاب يحوى جميع المخطوطات العربية الموجودة في العالم . ولماكان التصنيف الأبجدي ذا فائدة في البحث عن المخطوطات ، فقد ضمنته الكتاب أيضاً ، ووضعت جداول مقارنة تبين أرقام بروكلمان وإرجن وأرقامي، حتى يكون الرجوع إليها أسهل .

# حى بن يقظــــان<sup>(۱)</sup> لابن سينا وابن طفيل والسهروردى تحقيق وتعليق الدكتور أحمد أمين

يسعدنى أن أقدم إليكم لوناً آخر من ألوان مساهمة صاحب العزة الدكتور أحمد بك أمين في إحياء ذكرى الشيخ الرئيس ، وهو الذي تعهد هذا الإحياء منذ نبتت فكرته في الإدارة الثقافية بالحامعة العربية ، ووصل به إلى تلك الثمار العملية التي نلمسها اليوم . ومساهمته التي أعرضها الآن هي تحقيقه وتعليقه على كتاب حي بن يقظان لابن سينا وابن طفيل والسهروردي ، وكم كنت أود أن يتولى هو بنفسه عرض هذا التحقيق والتعليق ، وأن ننعم بروئياه معنا ، ونأنس عجلسه بيننا .

وكلكم يعرف أحمد أمين بك فى أصالة رأيه ، وعمق بحثه ، ودقة نقده ، وتحقيقاته المتعددة . وها هوذا يتحفنا اليوم بثمرة جديدة من ثمار هذا التحقيق ، وقد حرصت دار المعارف بمصر على نشرها فى مجموعة « ذخائر العرب » . وحى بن يقظان لابن سينا وابن طفيل قد نشرا من قبل ، أما ما وضعه السهروردى فانه ينشر هنا لأول مرة . وفى ضم هذه الكتب الثلاثة بعضها إلى بعض فى مؤلف واحد فكرة لا بأس بها ، فانها توجه النظر نحو مقارنات مفيدة . والصلة بين ابن سينا من جانب، وابن طفيل والسهروردى من جانب آخر ، لاتزال فى حاجة إلى محث ودرس ، وحى بن يقظان مفتاح من مفاتيحها .

ولقد حرص الأستاذ المحقق على أن يعرف مبدئياً بابن سينا والسهروردى وابن طفيل في اختصار، وأن يلخص كتهم، ويقارن بينها في عبارة سهلة واضحة،

<sup>(</sup>١) كلمة القاها الدكتور ابراهيم مدكور

فكشف عما فيها من أدب رمزى يحتمل معانى كثيرة ، ويذهب الناس فى تفسيره مذاهب شيى . وسواء أكان هذا التصوير الرمزى من ابتكار ابن سينا، أمكان محاكاة لطرق عرفت من قبل ، فانه كان له أثره فى الشرق والغرب ، و درج على سننه بعض الكتاب والمفكرين .

وفى كل هذا ما يكشف عن قيمة هذه المساهمة ، لا سيما وطبعة حى ابن يقظان لابن سينا فى ليدن والقاهرة قد نفدت ، كما نفدت طبعات حى ابن يقظان لابن طفيل المتكررة فى القاهرة ، وكادت تنفد طبعته الأنيقة التى تمت فى دمشق سنة ١٩٣٥ . فهذا النشر يضع بين أيدى قراء العربية فى يسر تصوصاً تتوق نفوسهم للوقوف عليها ، وقد لا يجدون السبيل إليها .

# ابن ســــــينا والشــــــيعة للدكنور محمر مصطفى علمى

لعل أهم ما ينبغى أن يعرض له الباحث فى بحث عن أوجه الصلة بين ابن سينا والشيعة ، هو أن يسائل نفسه ، ويستلهم كتب التاريخ والفرق ، ويستوحى نصوص الشيخ الرئيس ، وما ذكره هو عن نفسه ، وما ذكره غيره عنه ، وذلك كله ليستطيع أن يجيب إجابة تكشف عن وجه الحق فى الأسئلة التالية : —

- (١) ماذا كان شائعاً فى عصر ابن سينا من تعاليم الشيعة بصفة عامة ، ومن تعاليم الإسماعيلية الباطنية بصفة خاصة ؟
- (٢) ماذا فى حياة ابن سينا من عوامل شيعية أو إسهاعيلية عملت عملها فى نشأته وتربيته وثقافته وفلسفته ؟
- (٣) ماذا فى مؤلفات ابن سينا ومذهبه من عناصر شيعية أو إسهاعيلية ، وهل ثمت من نصوص الشيخ الرئيس ما ينطق تصريحاً أو يعبر تلميحاً عن أنه كان فيا يكتب أو يذهب إليه متأثراً بطريق مباشر أو غير مباشر ببعض التعاليم الشيعية أو الإسهاعيلية ؟

ولقد سألت نفسى هذه الأسئلة ، وحاولت أن أجيب عنها ، وكانت الإجابة عنها جماعاً لعناصر محتلفة تألف من اجتماع بعضها إلى بعض ، ومن فهم بعضها على ضوء بعض ، موضوع بحث مفصل عن مبلغ ما يمكن أن يكون بين ابن سينا وبين الشيعة من صلات تتفاوت قوة أو ضعفاً ، وتتباين ظهوراً وخفاء سواء في نشأته وتربيته ، أم في ثقافته وفلسفته .

على أنى لن أقف من هذا البحث الآن إلا عند نقطة واحدة هي التي تتصل بما عسى أن يكون في موالفات الشيخ الرئيس من آثار شيعية بصفة عامة ،

ومن آثار إمامية أو إثنى عشرية بصفة خاصة . وحسبى أن أقف هنا عند رسالة تدور حول هذا الموضوع ، ويحاول فيها مؤلفها أن يجعل من ابن سينا فيلسوفاً ، وفيلسوفاً مسلماً موحداً مؤمناً بمذهب الإمامية الاثنى عشرية فى كثير من العقائد التى يتألف منها هذا المذهب فى صميمه وفى كثير من تفاصيله .

هذه الرسالة تعرف باسم (توفيق التطبيق)، والغرض الذى وضعها مؤلفها من أجله هو إثبات أن الشيخ الرئيس من المسلمين ومن أكابر علماء الإمامية الاثنى عشرية . وأما مؤلفها فهو على بن شيخ فضل الله الجيلاني . وتوجد من هذه الرسالة نسخة فوتوغرافية معهد المخطوطات بالإدارة الثقافية للجامعة العربية .

وعلى الرغم من أن الحط الذى كتبت به هذه الرسالة ليس من الحودة والوضوح فى كثير من مواطنه، فقد استطعنا مع ذلك أن نستخلص الفكرة الرئيسية والأفكار التى تتفرع عليها ، والتى يرمى المؤلف من ورائها إلى إثبات أن ابن سينا كان من الآخذين بمذهب الإمامية الاثنى عشرية سواء فى المسائل الشيعية الاعتقادية كمسألة العصمة ومسألة الإمامة ومسألة الخلافة، أم فى المسائل الفلسفية الحالصة كمسألة النفس الإنسانية وخواص القوة القدسية ، ومسألة النبوة ، وضرورة وجود النبى ، وأوصاف الكاملين والعارفين ، والمعاد ، وبعض المسائل العملية التى تتصل بترتيب المدينة ، وسياسة الدولة ، و تدبير شئون المجتمع . فكل أولئك وكثير غيره مسائل لها خطرها فى فلسفة الشيخ الرئيس ، بقدر ما لها من قيمة كبرى فى مذهب الإمامية الاثنى عشرية .

وليس من شك في أن موالف هذه الرسالة فيما يحاول من توفيق بين الإمامية وبين ابن سينا حول هذه المسائل ، لم يكن موفقاً كل التوفيق ، كما أنه فيما أور د من نصوص ابن سينا ، وفيما تأول من هذه النصوص ، لم يكن بمنجاة من الوقوع في الحطأ ، ولا بمأمن من نزوة الهوى والتعصب للفكرة التي يبدو أنها ملكت عليه نفسه وفكره ، ورسخت في ذهنه ، مذ بدأ يكتب رسالته ، فلم يستطع خلاصاً منها أو تجرداً عنها حتى انتهى من هذه الرسالة ، وانتهى فيها إلى أن ابن سينا لم يكن من الآخذين أو المتأثرين بمذهب الإمامية الاثنى عشرية فحسب ، وإنما هو من الآخذين أو المتأثرين بمذهب الإمامية الاثنى عشرية فحسب ، وإنما هو

أيضاً من أكابر علماء الإمامية الاثنى عشرية ، وتلك لعمرى نتيجة أقل ما توصف به أنها ثمرة من ثمرات التعصب والتعسف والهوى. ولو قد خلص المؤلف نفسه و فكره من هذا كله ، ووقف عند مذهب الإمامية ومذهب ابن سينا معتمداً على النصوص اعتماداً يقوم على الفهم السليم ويرمى إلى تحرى الحقيقة خالصة لوجهها ، لعله لو قد فعل هذا كله أو بعضه لانتهى إلى نتائج غير تلك التي انتهى إليها ، ولكانت لهذه النتائج قيمة أعظم خطراً وأجل شأناً من الناحيتين التاريخية والمذهبية .

ويحدثنا مؤلف رسالة ( توفيق التطبيق ) بأن الدافع له على كتابة هذه الرسالة هو ما وقع في مدينة شيراز سنة ١٠٦٢ ه من حديث عن بعض العلماء والحكماء في مجلس بعض السادات الكرام ، انتهى إلى ذكر الشيخ الرئيس والاختلاف حوله إذ نسبه البعض إلى الكفرة الزنادقة ، وأضافه بعضهم الآخر إلى أهل السنة ، وجعله فريق ثالث من الزيدية . ومن ثم سأل أحد الحاضرين صاحب توفيق التطبيق عن حقيقة الحال في شأن الشيخ الرئيس ، فأجابه بما يفيد أن فيلسوفنا كان من الإمامية ، وأن الدليل على ذلك هو ما ذكره ابن سينا عن الحليفة والإمام في الفصل الأخير من المقالة العاشرة من إلهيات كتابه الشفاء ( توفيق التطبيق ، النسخة الفوتوغرافية ، ص ١ – و) .

وتشتمل الرسالة على مقالتين : المقالة الأولى في وجود الواجب وتوحيده وعينية صفاته الحقيقية ؛ والمقالة الثانية وهي التي تعنينا في موضوعنا ، في أن كلام الشيخ الرئيس موافق لمذهب الإمامية في مسألة الإمامة . وهنا يعمد المؤلف إلى بيان مسألة الإمامة على مذهب الإمامية أولا ، ثم يفسر بعد ذلك كلام الشيخ ويطبقه عليه . ولكي يتبين لنا الاتجاه الذي اتجه إليه المؤلف ، وطريقته في فهم النصوص و تأويلها ، ومحاولته التقريب والتوفيق بين ابن سينا والإمامية كسن أن نعرض على سبيل المثال لا الحصر ، لبعض المسائل التي حاول فيها هذا التوفيق و ذلك التقريب :

(١) وأول ما يعرض له صاحب التوفيق من هذه المسائل هي مسألة العناية الإلهية : فقد قالت الإمامية بوجوب اللطف على الله ممقتضي عدله وحكمته،

وقال الشيخ الرئيس بوجوب العناية على الله ، فكيف إذن السبيل إلى التوفيق ؟ يجيب الحيلانى بأن المآل من القولين واحد : لأن معنى الوجوب على الله هو أن اللائق بعدله وحكمته لمصالح خلقه قد صدر عنه ، ولا يليق أن يفوت عنه ، ويرى أن المراد بالعناية ههنا هو أنها من كامل الذات والصفات والعالم بذرارى الكائنات ، الذى فاض عنه الحيرات على جميع الموجودات ، فيمتنع أن يفوت عن فيضه وجوده ما يليق على الموجودات من تلقى الحيرات والكمالات . وهنا يتبين مع الحيلانى أن الاختلاف بين قول الإمامية وبين قول ابن سينا إنما هو اختلاف لفظى . ( توفيق التطبيق ، ص ٨ — و) .

(٢) وما يذكره ابن سينا فى الفن السادس من المقالة الحامسة من طبيعيات كتابه الشفاء عن النفس الإنسانية ، وعن خواص القوة القدسية بصفة خاصة ، وما يتهيأ لصاحبها من ألوان الكمال فى العلم والعمل ، كل أولئك بجعل الحيلانى ينتهى إلى أنه موافق لما تقول به الإمامية من العصمة : فان من كانت له نفس قدسية على الوجه الذى يصوره ابن سينا لا يصدر عنه العصيان ، ولا الحطأ والنسيان ، وهذا بعينه هو كلام الإمامية فى العصمة . ( توفيق التطبيق ص ١١ – ظ) .

(٣) على أن ما يذهب إليه الحيلاني في المسألتين السابقتين ، وما يحاوله فيهما من توفيق بين ابن سينا وبين الإمامية ، وإن كان مقبولا إلى حد ما ، ومعقولا من بعض الوجوه ، إلا أنه قد عمد في مسألة أخرى إلى محاولة هذا التوفيق فحمل النصوص أكثر مما تحتمل ، ووجهها إلى وجهة قد تبعدها عن الوجهة الأصلية التي قصد إليها ابن سينا ، وأعنى بهذه المسألة مسألة ضرورة الإنسان الصالح لأن يسن ويعدل . فقد قال ابن سينا في الفصل الثاني من المقالة العاشرة من إلهيات الشفاء وهو الفصل الذي يثبت فيه النبوة ، إن العناية الإلهاية الإنسان الذي يسن ويعدل ممكن ، وإذن فالعناية لا يجوز أن تقتضي تلك المنافع الإنسان الذي يسن ويعدل ممكن ، وإذن فالعناية لا يجوز أن تقتضي تلك المنافع ولا تقتضي وجود الإنسان الذي هو أسها ( الشفاء ، طبعة طهران ، ج ٢ ، ولا تقتضي وجود الإنسان الذي هو أسها ( الشفاء ، طبعة طهران ، ج ٢ ،

للإمام ، ونصبه للوصى ، إذ هو يرى أنه إذا كانت المنافع التى لا ضرورة فى وجودها فى بقاء الإنسان وكمالاته لاتفوت عن عناية الله ، فكيف بمكن إذن أن يفوت عن هذه العناية ما له دخل عظيم فى بقاء الإنسان وكمالاته ، وينتهى الحيلانى من هذا إلى تخريج معنى لعله أبعد ما يكون عن المعنى الذى يقصد إليه أبن سينا ، وذلك إذ يقول إن السان (؟) لا يترك وجود الإمام ، والنبى لا يترك نصب الوصى (توفيق التطبيق ص ١١ – ظ).

ولا يقف الجيلاني عند هذا الحد من التأويل والتخريج ، وإنما هويتجاوزه إلى ما هو أبعد من حدود الإسراف والتعسف ، وذلك إذ يرى في قول ابن سينا مما يجب على النبي من تدبير لبقاء ما يسنه ويشرعه في أمور المصالح الإنسانية تدبيراً عظما ، أن التدبير الذي يعنيه ابن سينا هنا إنما هو مرتبة نصب الوصي . وعلى هذا يبني نتيجة تتلخص في أنه لا يجوز على النبي ترك ما يجب عليه وهو وصيته ، وأن المنصوص عليه والمنصوب لا يمكن أن يكون غير على بن أبي طالب ( توفيق التطبيق ، ص ١٢ – و ) . وأكبر الظن أن ما يحاوله الحيلاني هنا من توفيق ، إنما هو أمعن ما يكون في تحميل ألفاظ ابن سينا أكثر مما تطبق ، وأن تعسفه وذهابه مع الهوي هذا المذهب ليسا في حاجة إلى تعقيب أو تعليق .

(٤) وإذا كان التوفيق قد أخطأ الحيلانى فى هذه المسألة الأخيرة ، فلعله أن يكون قد حالفه فى مسألة أخرى من المسائل التى تتعلق بالنبوة : ذلك بأنه يوفق بين ما يقوله ابن سينا من أن حميع ما يسنه النبى إنما هو مما وجب من عندالله أن يسنه ، وأن حميع ما يسنه إنما هو من عند الله تعالى (إلهيات الشفاء ص ٢٥٠) وبين ما يذهب إليه الإمامية صراحة فى أن ما يسنه النبى لا يجوز أن يكون عن اجتهاد ، وذلك و فقاً لما ورد فى الكتاب العزيز من قوله تعالى : « وما ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحى يوحى » . ( توفيق التطبيق ص ١٢ — و) .

(٥) هذه أمثلة من المسائل التى عرض لها صاحب التوفيق فى تطبيق مذهب الإمامية على مذهب ابن سينا ، أو تطبيق مذهب ابن سينا على مذهب الإمامية ، وهى كما أشرت إلى ذلك آنفاً ليست كل ما عرض له المؤلف من مسائل ، وإنما هناك مسائل أخرى ليست أقل من تلك خطراً ، تناولها بأسلوبه

فى التوفيق وطريقته فى التأويل والتخريج ، وكان فى بعضها موفقاً بقدر ماكان معقولا ، فى حين أنه لم يكن كذلك فى بعضها الآخر بقدر ماكان محرفاً لبعض النصوص، أو مسرفاً فى تأويلها ، أو متعسفاً فى فهمها . ومن هذا القبيل المسائل التى تدور على ترتيب المدينة ، وأوصاف الكاملين والعارفين ، وشروط نصب الخليفة ، ومكانة على ورأيه فى العلم والعمل ، والمعاد : فكل أولئك مسائل منها ما عرض له ابن سينا بالذات ، ومنها ما عرض له بالعرض ، وكلها قد عرض له الحيلانى بالتوفيق بين مذهب ابن سينا فيها من ناحية وبين مذهب الإمامية من ناحية أخرى ، وانتهى منها لا إلى أن ابن سينا متفق مع الإمامية فحسب ، وإنما هو بعد هذا كله من العلماء الإمامية خصوصاً فى الأصول الكلامية ، وتلك لعمرى هى النتيجة الكبرى التى ينبغى أن نقف منها موقف التردد ، وإن كنا نقف من بعض الموازنات السابقة والنتائج الأخرى موقف القبول الذى يشو به شىء غير قليل من التحفظ والاحتياط .

### 

## فی إحیاء ذكری ابن ســــــینا

المرمى النهائى لمذهب ابن سينا الفلسفى بمناسبة البحوث التى قام بها أخيراً بعض المستشرقين الفرنسيين

### للأستاذ لوبسى ماسينيود

ألقت البحوث السينوية الأخيرة لبعض المستشرفين الفرنسيين ، وخاصة الإشارات ، ضوءاً جديداً على تطور المذهب الفلسفي للشيخ الرئيس ، في آخر حياته .

ولست أقصد اليوم أن أصف هذه الأعمال — ما نشر منها وما لايزال تحت الطبع — وخاصة دراسات الآنسة جواشون ، والأستاذ جارديه ، والآنسة دلفرنى ، وسيتولى هذه المهمة عنى صديقى العظيم وزميلى بالمجمع اللغوى الدكتور ابراهيم مدكور ، وهو فى خبرته ورياسة لجنة ابن سينا خير من يضطلع بذلك .

أريد فقط أن أستخلص بعض النتائج مستعيناً بملاحظة هامة للأستاذ بينيس ، خاصة بنسبة « فصوص الحكم » لابن سينا ، وهي التي كانت تنسب خطأ للفارابي . ومستعيناً كذلك بملاحظاتي على الرسالة النيروزية ( التي ستظهر قريباً في مجلة المعهد الفرنسي بالقاهرة ، وستنشر مع ملاحظة الأستاذ بينيس في مجلة الدراسات الإسلامية ) .

ا – على الرغم من حجج نالينو ، أعتقد أن الحكمة المشرقية ، التى امتد العمر بابن سينا ولم يتمها ، كان لها نزعة « مشرقية » ، تنحو بها نحو « حكمة الإشراق » التى نجدها عند تلميذه الصوفى السهروردى الحلبى ( وأظنكم تعرفون أن الأستاذكوربان يواصل نشر حكمة الإشراق نشراً علمياً ) .

لياسلسل الإشراقات الحديثة ، الحاص بتسلسل الإشراقات عن الفيض الإلهي ، فحاول أن يجمع في سلك واحد عدداً من الحقائق كان علم

الكلام الإسلامى فى أول أمره قد جمعها ، وبخاصة أسرار الحروف الأبجدية العربية الثمانية والعشرين ( انظر الرسالة النيروزية ) ؛ وكذلك درجات الواصلين ( وهى مقامات لا أحوال ) .

۳ ـ لما كان والد ابن سينا إسهاعيلياً ، فقد استعار الشيخ الرئيس من متكلمي الإسهاعيلية مذهب العقول العشرة . ويظهر أن لحى بن يقظان أصلا عند حميد الدين الكرماني الإسهاعيلي . أما فيما يختص بأسرار أوائل الأبجدية ، فقد استعار ابنسينا دلالتها بعد أن صبغها صبغة عقلية ، من أبي يعقوب السجستاني الإسهاعيلي . وليس معنى ذلك أنه أصبح من السبعية ، فقد كان يوجد في ذلك الوقت اثنا عشرية (خصوصاً النصيرية) يستعملون نفس الحقائق الكلامية التي ترجع إلى أبي خطاب والمفضل ، وهذان يذهبان إلى أن روح التأويل، أو روح الأمر ، يفوق روح التنزيل (جبرائيل) الذي يوحدون بينه وبين سلامان أحياناً .

غ التصنيف الفلسفي العام للعلوم. وتوضح كتابته لفصوص الحكم اتجاه الإشارات في التصنيف الفلسفي العام للعلوم. وتوضح كتابته لفصوص الحكم اتجاه الإشارات وتفسير المعودتين. وقد تكون بعض رسائله إلى الصوفي أبي سعيد بن أبي الحير صحيحة (على الأقل التي وردت في مكتوبات عبن القضاة). وكذلك اصطناعه لاصطلاحين عن الحلاج هما «العشق الذاتي» و «الكفر الحقيقي». ومما يحدر بالذكر أن الفيلسوف أحمد الديلمي في كتابه «عطف الأليف المألوف» يلاحظ أن «العشق الذاتي» عند الحلاج يقربه من فلاسفة اليونان من أتباع أنبادقليس. فلك أن الديلمي هو الذي نشر كتب أبي حيان التوحيدي، وأثره في تكوين فلاسفة ابن سينا لا يمكن إنكاره. وكان التوحيدي تلميذ السجستاني المنطقي المشهور الذي عرف فلاسفة اليونان معرفة جيدة ، وله رسالة لم تنشر بعد «في كمال النوع الإنساني» (محفوظة في مكتبة المرحوم ميرزا محمد قزويني – ذكرها بولكراوس) وهذه الرسالة تجعله أول من سبق إلى الفلسفة المشرقية والإشراقية ، مما نجده فها بعد عند ابن سبنا.

# أسبانيا ودراسة ابن سينا للأستاذ جارسيا جومبز

أمها السادة:

لقد كلفنى الأستاذ ابراهيم بك مدكور بأن أقدم إلى حضراتكم ملخصاً عن الدروس الخاصة بابن سينا فى اسبانيا ، ولم أستطع أن أخالف طلبه ، مع أن هناك ما يصعب تلبية هذا الطلب اللطيف الذى مرجعه هو حسن ظنه فى ، وهذه الأسباب هى :

أولا 🔃 أنى أتيت إلى المؤتمر بدون الكتب والمراجع السينوية .

وثانياً ـ أنه من المعروف أنى لست بمتخصص فى الدراسـات الفلسـفية السينوية . . . وغير السينوية .

وثالثاً – عدم تمكني من لغة الضاد خصوصاً أمام أبنائها .

لقد عرفت الدراسات الفلسفية الإسلامية في أسبانيا نهضة محسوسة، ولاسيا بفضل دراسات أستاذي العزيز الذائع الصيت أسين بلاثيوس ، الذي في خلال دراساته المتشبعة ، قد عرض لبعض مفكري الإسلام ، مثل ابن حزم ، وابن باجه والغزالي ، وابن رشد ، وابن عربي ؛ كما أنه عرض لبعض مسائل متصلة بفلسفة ابن سينا ولو بطريقة عابرة . وبعد وفاة أستاذي العزيز ، أخذت الدراسات الفلسفية السينوية على يد تلاميذه تنمو وتترعرع .

ولا يخفى على حضراتكم أن الأندلس كانت فى القرون الوسطى الميدان المهم، بل الأهم، فى الاتصال بين الشرق والغرب، أو بالأحرى ، بين حضارتهما . وقد وجهت مدرسة المستشرقين الأسبانيين اهتمامها إلى كيفيات هذا الاتصال ، محاولة أن تحددها بدقة ، وفيما يخص ابن سيناكان ينصب البحث على مسألة نقله من الأندلس إلى أوروبا اللاتينية . وقد كان مركز هذا الانتقال مدينة طليطلة .

المشهورة ، التي جذبت إليها كبار مفكرى الغرب الذين جاءوا إليها لكى يستلموا التراث الشرقي .

وقد اضطلع بهذه المهمة زميلي الأب اليسوعي مانويل ألونسو . وقد نشر منذ ١٩٤٣ سلسلة من المقالات الحاصة بهذا الموضوع في مجلة ( الأندلس ) وتفادياً لإثقال هذه الكلمة ، لن أعطى لكم عناوين هذه المقالات التي أقدم إلى حضراتكم قائمتها .

ومحور الأبحاث أولا: إثبات المخطوطات السينوية في ترجمتها اللاتينية ؟ ثانياً: التمييز بين المترجمين ، وتحديد عمل كل واحد منهم ( وهذا عمل دقيق قام به الأب ألونسو أحسن قيام ) ؛ وثالثاً: التمييز بين أفكار ابن سينا الحقيقية وما عزى إليه خطأ من الأفكار ، التي هي إما صدى للفلسفة اليونانية ، أو المحاولات الأولية للفلسفة الغربية المولودة في طليطلة . ومثال لهذه النقطة الثالثة ، تحديد الأب ألونسو لمراجع كتاب الحير المحض أو De Causis .

وسيكون أعظم نمرة لهذه الحركة السينوية نشر الترحمة الأسبانية الكاملة لكتاب الشفاء ، مصحوبة بكل الترجمات اللاتينية المعروفة فى القرون الوسطى . وقد قام بهذا العمل الأب ألونسو ، باشتراك مستشرق أسبانى آخر هو كارلوس كبروس الذى نشر فى ١٩١٤ «كتاب ملخص ما بعد الطبيعية » لابن رشد .

أما فيما نخص فلسفة ابن سينا نفسها ، من حيث المذهب ، فقد نشر الأستاذ كروس هرننديس كتاباً شاملا فى فلسفة ابن سينا ، والأستاذ كروس هو فيلسوف ومستشرق معاً . وقد نشر أيضاً مجموعة صغيرة من أهم النصوص السينوية الخاصة بالميتافيزيقا السينوية . ولقد وضعت فى حقيبى فى أخر لحظة الكتابين المذكورين ، وقد كان أهداهما إلى الأستاذ كروس ، وبالرغم من أنهما يحملان إهداء المؤلف اسمحوالى أن أقدمهما إلى حضراتكم .

وإنى لا أستطيع أن أعرض لمناقشة آراء الأستاذ كروس التي أثارت في اسبانية نقد بعض المتخصصين ، لا سيا ما يذهب إليه من أن البرهان الأنتولوجي (l'argument ontologique) موجود في الإشارات ، والذي تصدى لهذه الفكرة تلميذي داريو كبانيلس .

وختاماً لهذه الكلمة الفقيرة ، أعتذر لاقتضابها ونقائصها . غير أنى على استعداد تام أن أسهل اتصال من يريد من حضراتكم بهوالاء الباحثين الأسبانيين إن شاء الله .

وهذا بيان بالكتب والمقالات الخاصة بابن سينا:

#### I - OBRAS

### Cruz Hernández, Miguel:

- 1) La metafisica de Avicena (Publicaciones de la Universidad de Granada), Granada 1949.
- 2) Sobre la metafisica de Avicena. Textos anotados (Publicaciones de la Revista de Occidente). Madrid, 1950.

#### II - ARTICULOS

### Alonso, Manuel, S.J.:

- 1) Sobre los traductores toledanos Domingo Gundisalvo y Juan Hispano, apud Al-Andalus, VIII (1943), 155-158.
  - 2) El «Liber de causis», apud Al-Andalus, IX (1944) 43-69.
- 3) Las fuentes literarias del «Liber de causis», apud Al-Andalus X. (1945), 358-363,370-374.
- 4) Las fuentes literarias de Domingo Gundisalvo. apud Al-Andalus XI (1946), 159-173.
- 5) Traducciones del arcediano Domingo Gundisalvo, apud Al-Andalus, XII (1947), 333-338

### Cruz Hernândez, M.:

- 1) Contribución al estudio de la intencionalidad en la filosofia árabe, apud Boletin de la Universidad de Granada, 110. 31 (1945), 13-18,24-26.
- 2) Algunos aspectos de la existencia de Dios en la filosofia de Avicena, apud AL-Andalus XII (1947), 97-122 (Capitulo de su obra La metafisica de Avicena).

### Cabanelas, Dario, O.F.M.:

Formula Avicena en sus Isarat la prueba ontologica? apud Verdad y Vida, IX (1951), 209-250.

# الآثار الفارسية لابن سينا لصامب المعالى على أصغر مكمت

معالى الرئيس : سادتى الأفاضل :

تطرأ على المرء أحياناً حالة تمنعه عن الإفصاح عما يكنه، وتضطره إلى انتظار الفرص المواتية حتى تهيىء له الظروف والحوادث الفرصة الملائمة ؛ واليوم هو من تلك الفرص الثمينة التى سنحت لى للإعراب عن شكرى وتقديرى لهذا العمل الحليل الثقافي الذي له أعمق أثر في تقارب الشعوب الشرقية . وأرى من قبيل القيام بالواجب أن أشكر الحكومة والأمة العراقية الشقيقة ولحنة ابن سينا العراقية لإقامها هذا المهرجان الثقافي الحطير .

إن الباعث على شكرى وشكر مواطنى ، لحنة ابن سينا العراقية وإدارة الثقافة بجامعة الدول العربية أنهما بذلتا غاية الحهد بالنيابة عن الأمم الإسلامية والعربية في هذا السبيل. ولم تبخلا عن المعاضدة والتعاون مع إخوانهما الإيرانيين لإحياء ذكرى فيلسوف الإسلام ونابغته الفذ ، وأقامتا هذا الاحتفال ، الذي إن دل على شيء ، فانما يدل على التقارب والتعاون بين رجال الفكر والثقافة في العالم الإسلامي .

إن التفاهم المباشر والتقارب العملى بين الأمم الشرقية هما من أهم الحوادث في عصرنا الحاضر من حسن الحظ. ولا شك أنهما من أعظم العوامل في إحياء حضارتنا العريقة في القدم . إن وحدة العمل في مرافق السياسة والثقافة والعملم والاقتصاد بين المسلمين هي أسطع دليل على نهضتهم الحديثة ، وتجديدهم الحياة ، ويقظة روح الأخوة والتعاضد في نفوسهم .

إننا \_ بعد حصولنا على هذا الأمل المنشود \_ واثقون بأن شمس التمدن الإسلامى الذى كان أنموذجاً حياً لنبوغ البشر وعظمة فكره ستشرق قريباً بعون الله،

وتنير عالم العلم والأدب ، كماكانت فى أيام مجد الإسلام وعظمته . كما أننا مطمئنون بأنها تشفى البشرية من آلامها ، وتنقذ الإنسانية من تعاسة حياتها ، وتحرر الأرض من قيود المادة وآثارها الرديئة .

معالى الرئيس:

سادتي الأفاضل:

إنا نعيش في عصر تمتاز بتشكيل الحامعات الإقليمية والأحلاف العنصرية لنشر الثقافة وخدمة العلم ، إذ لاشك في أن السعادة المشتركة لا تتحقق إلا عن طريق التعاون والتفاهم في مجال العلم والأدب. وقد شيد العصر الإسلامي الذهبي منذ فجر تاريخه على هذا الأساس الرصين ، وتلألأ نوره في أفق المدنية والحضارة العالمية تحت راية الإسلام الخناقة، وتساوت الأقواموالشعوب على احتلاف ألوابهم وعناصرهم وألسنتهم فى ظل هذه الراية المقدسة ، وتعارفوا وتصافحوا وأصبح العبد الحبشى تحت لواء الإسلام كالسيد القرشي ، لا فرق ولا تفاضل بينهما إلا بالتقوى والعلم . وجاهدت هذه الأمم في سبيل نشر الفضيلة والأدب والفن والثقافة جهاداً لم يسبق له نظير في العالم ، مستنيرين بنور الأدب الإسلامي الرفيع ومهتدين بهداه ، رائدهم إعلاء شأن العلم في كافة مراحل الحياة. وأصبحت دور الحلفاء ، وقصور الملوك والأمراء ،ومجالس العظماء من ضواحي نهر الكنغ إلى سواحل الأطلسي معاهد لنشر العلم ، ونوادى للعلماء ، ومراكز للدرس والكتابة والتعليم ، والبحث والتحقيق ، وتبادل الرأى ، وحل المعضلات العلمية بلسان عربي مبين غير ذي عوج ، وهو الوسيلة الوحيدة للتفاهم المشترك فى ذلك العصر الذهبي . وكان الكل يعتبرون حماية العلم وصيانة العلماء وتعظيمهم من أهم الواجبات والفرائض . وهذا هو السر فى سرعة نقل العلم و معارف الأمم من لغاتهم الحاصة إلى اللغة العربية أى لغة العلم والأدب والثقافة المشتركة . وكذلك هو السر في ظهور عدد قليل من أفضل العلماء ، وأقدر المؤلفين ، وأفصح المترحمين، وأمهر الفنيين فىالعالم الإسلامى، بحيث لا يزال كثيرمهم درة وهاجة فى تاج البشرية بأسرها . ومنهم ـ ياسادتى ـ بل أجلهم الحكيم الفيلسوف الشيخ الرئيس الذي نحتفل اليوم بذكرى مرور ألف عام على ولادته ، ونقيم هذا المهرجان تعظيما لمكانته العلمية الشاهقة ، وتجليلا لحدماته الفائقة ، وتخليداً لصيته الذائع .

وكماكان ابن سينا فى حياته – بعلمه – وسيلة لتقارب آداب الأمم فى الشرق والغرب ، فانه اليوم بعد مماته أيضاً واسطة للتعارف بين العلماء والمثقفين ، وباعث على عقد هذا المحفل الكريم ، لإشادة ذكره ولدرس فلسفته العليا وعلمه الحم .

أخذ ابن سينا فلسفته عن اليونان، واستمد فى الطب من الهند، وألف معظم كتبه بالعربية، وقضى مدة حياته فى إيران، وتوفى بهمدان. ونقلت أكثر مو لفاته إلى اللغات الأوروبية، وكانت كتبه تدرس فى الجامعات الغربية قروناً عديدة. فعليه إنه رجل عالمى ينتسب إلى البشرية بأجمعها، واستفادت كافة الأمم من علومه، وروت من معينه كل بدورها.

إن المنثور من آثار المحتفل بذكراه فى العربيـــة كثير ومعروف لدى السادة ، ولا ضرورة لبيان تلك الآثار وسردها فى هذه العجالة . وأرجو أن تسمحوا لى بالاكتفاء بذكر خلاصة من آثاره الفارسية الباقية . كما أنى أعتذر إليكم عن إطالة البحث ولا سيما أخشى أن يبعث خطابى هذا بالعربية ــ وأنا إيراني ــ على الملل والتعب .

سادتي الأفاضل:

تنقسم آثار الحكيم الفارسية إلى قسمين : منثور ، ومنظوم .

القسم المنثور: — إن آثاره المنثورة تدور آحول نفس مواضيع كتبه ورسائله العربية ، وفى فنون الفلسفة الطبيعية والرياضية والإلهية والمنطق بصورة خاصة . وقد اعتى الشيخ عناية فائقة بترجمة المصطلحات العلمية إلى الفارسية ، ووضع لغات ومصطلحات جديدة ، أو استعمل الكلمات الموجودة فى اللغة. واستطاع مهذا أن يعبر عن مقاصده العلمية أحسن تعبير . فحازت كتبه الدرجة الأولى. بين الأسفار العلمية والفلسفية باللغة الفارسية الفصحى (الدرى).

وقد أسندت كتب ورسائل كثيرة إلى الرئيس ، لا شك فى صحة انتساب بعضها إليه ، وأما البعض الآخر فما هو إلا ترجمة رسائله العربية .

ومن أشهر تصانيفه وتآليفه الفارسية هي : ــــ

ا — كتاب دانش نامه علائى أو (حكمة العلائية) — يشتمل على بحوث فى المنطق والإلهيات والطبيعيات بقلم الشيخ نفسه . غير أنه بعد و فاة الشيخ أنجز باب الرياضيات تلميذه أبو عبيد الجوزجانى ، وتعهد تحرير الأبحاث الخاصة بالهيئة والهندسة والحساب . كما ترجم الحوزجانى بعض رسائله الأخرى ، منها ترجمة الموسيقى من كتاب الشفاء . وتوجد من كتاب دانشنامه نسخ عديدة فى مكتبة مجلس النواب بطهران ، ومكتبات الآستانة ، وطبع هذا الكتاب فى سنة ١٣٠٩ هجرية قمرية فى (حيدرآباد) الهند ، وأعيد طبع قسمى المنطق والإلهيات عام ١٣١٥ هجرية شمسية بعناية السيد أحمد الحراسانى بطهران . وأزمعت لحنة الآثار الوطنية الإيرانية قبل ثلاثة أعوام ( عام ١٣٢٧ هجرية شمسية ) على إصدار طبعة انتقادية من الكتاب المذكور ، وأحالت الأمر هجرية أنجز الأستاذ السيد محمد مشكوة أستاذ الفلسفة فى كلية الآداب بجامعة طهران ، وقد أحيل طبع القسم الرياضي إلى آقاى مجتى مينوى . والجدير بالذكر أن منظمة وقد أحيل طبع القسم الرياضي إلى آقاى مجتى مينوى . والجدير بالذكر أن منظمة اليونسكو معاضدة وزارة المعارف الإيرانية تقوم اليوم بترجمة هذا الكتاب النفيس من الفارسية إلى الإفرنسية فى باريس .

الرسالة النبضية – وهي رسالة في معرفة عروق الإنسان؛ وتوجد منها نسخ عديدة في مكتبات طهران وغيرها . وفي عام ألف وثلاثمائة وستةعشرة هجرى شمسي قام الأستاذ السيد محمد مشكوة بطبعها وإضافة مقدمة وهوامش عليها ، بناء على دعوة وزير المعارف في ذلك الوقت . وبجدد اليوم الأستاذ طبعها مرة أخرى بطلب من لجنة الآثار الوطنية الإيرانية مع المقدمة والحواشي ، وسوف تنشر هذه الطبعة المنقحة حن إقامة الاحتفال الألني في طهران إن شاء الله .

۳ – رسالة النفس ( المعروفة بكتاب المعاد ) عن أصل عربي تحتوى على ستة عشرة باباً ، وترجمتها أيضاً تقع في ستة عشرة فصلا . وتنسب هذه الرسالة التي توجد نسخ عديدة منها إلى الشيخ الرئيس . وقد قام الأستاذ محمود شهابي

أستاذ جامعة طهران بطبعها عام ألف وثلاثمائة وخمسة عشرة هجرى شمسى تحت عنوان (روان شناسى شيخ الرئيس أبو على سينا) بعد إضافة مقدمة وحواش عليها . وجدد سعادة الدكتور موسى عميد ، عميد كلية الحقوق فى جامعة طهران طبعها باشارة من لجنة الآثار الوطنية الإيرانية . وستنشر هذه الطبعة قريباً حين الاحتفال إن شاء الله .

2 – رسالة فى الحقيقة وكيفية تسلسل الموجودات والأسباب والمسببات وتوجد منها بضع نسخ مخطوطة فى مكتبة مشهد الرضا و مكتبة سبهسالار فى طهران. وفى مكتبتى نسخة مخطوطة قديمة من هذه الرسالة، تاريخ كتابنها عام ثلاث وستائة. وقد نشر قسم منها فى كتاب ( انموذج الكلام الفارسى) ص ستين اثنين وستين. واعتنى الدكتور موسى عميد بطبعها كاملة بناء على طلب لحنة الآثار الوطنية الإيرانية ، وسوف تنشر هذه الطبعة حين الاحتفال . هذا و فى صحة انتساب هذه الرسالة إلى الشيخ الرئيس نظر .

• رسالة فى المنطق – وتدعى نسخها الموجودة ( برسالة منطق دانش نامه علائى ) فى حين أنها تختلف عن باب المنطق فى رسالة دانش نامه علائى . ويغلب على الظن ، بل تويد الدلائل الظاهرة والباطنة ، كصوغ الحمل الفارسية والتراكيب والتعابير والمواضيع والآراء – كما هى فى النسخ الموجودة – صحة انتساب هذه الرسالة إلى الشيخ . بيد أنها لم تطبع حتى الآن ، وربما عزم معالى الدكتور غلام حسن صديقى على طبعها فى طهران .

7 – رسالة المعراج – وقد ألفها الشيخ إجابة لرغبة أحد أصدقائه. وهي تشتمل على تفسير بعض المصطلحات كروح القدس والوحى والكلام الإلهى والنبوة والشريعة، وتبحث في المعراج والتدليل على أن المعراج كان روحياً لاجسمياً. وتوجد نسخة مخطوطة منها في مكتبة ملى ملك بطهران. وقد عنى بطبعها لأول مرة اقاى بهمن كريمي سنة ألف وثلاثمائة واثنى عشرة هجرية شمسية. وجدد معالى الدكتور غلامحسين صديقي أستاذ الآداب طبعها مرة أخرى بطلب من لحنة الآثار الوطنية الإيرانية بغية نشرها حين الاحتفال. وكذلك ورد قسم من هذه الرسالة في كتاب (ديستان المذاهب) للميرزا محسن فاني الكشميرى المطبوع سنة ألف

ومائتين واثنين وتسعين هجرية قمرية فى مدينة بمبى (صفحة مائتين وتسعين إلى مائتين وسبع وتسعين )كما نشر قسم منها فى كتاب( أنموذج الكلام انفارسى) المطبوع فى طهران عام ألف وثلاثمائة وسبعة عشرة هجرى شمسى .

٧ – رسالة (قراضة الطبيعيات) المنسوبة إلى ابن سينا ، وقام بطبعها معالى الدكتور غلامحسين صديقى بطلب من لحنة الآثار الوطنية الإيرانية إحياء لذكرى الرئيس حين الاحتفال الألفى . كما نشر جزء منه فى كتاب ( أنموذج الكلام الفارسي ) .

۸ – كنوز المعزمين – المنسوبة إلى ابن سينا ، والمطبوعة لأول مرة تحت إشراف اقاى جلال الدين همائى أستاذ جامعة طهران بطلب من اللجنة نفسها ولقصد النشر عند الاحتفال الألفى . وكذلك نشر قسم منها فى كتاب (أنموذج الكلام الفارسي) هذا وفى صحة انتساب هذه الرسالة إلى الشيخ نظر ، غير أن الحاج خليفة يعدها فى كشف الظنون من مؤلفات الشيخ . والظاهر أنها ترجمة رسالة للشيخ بالعربية باسم (النبرنجات) وتوجد نسخ مخطوطة منها فى مكتبات طهران والآستانة .

و سالة معيار العقول فى علم جر الأثقال ( رافعة الأثقال ) منسوبة إلى الشيخ، وطبعت لأول مرة فى الهند. وجدد طبعها الأستاذ جلال الدين همائى باشارة من لحنة الآثار الوطنية الإيرانية، وستنشر هذه الطبعة حين الاحتفال الألفى أيضاً. و فى صحة انتسامها إلى الشيخ نظر.

الرسالة الحودية فى الطب - منسوبة إلى الشيخ ، وتوجد مخطوطة منها فى مكتبات طهران . وقام بطبعها الدكتور محمود نجم آبادى بطلب من لحنة الآثار الوطنية الإيرانية . كما نشر قسم منها فى كتاب ( انموذج الكلام الفارسى ) أيضاً . وصحة انتساب هذه الرسالة إلى ابن سينا محل للترديد .

11 – رسالة العشق – كتبها الشيخ بالعربية وترجمت إلى الفارسية في قديم الزمن . ويعتقد بعض المحققين أن الترجمة للشيخ نفسه . وتوجد نسخ منها عديدة . كما أنها طبعت عام ألف وثلاثمائة وعشرين هجرى شمسى باهمام الأستاذ السيد محمد مشكوة في طهران . وقد سبق للمكتبة المركزية في طهران طبع

ترجمة أخرى من هذه الرسالة لمترجمها الأستاذ الشيخ ضياء الدين الدرى سنة ألف. وثلاثمائة وثمان عشرة هجرية شمسية .

17 – (ظفرنامه) أى رسالة الظفر – وتوجد نسخ مخطوطة منها فى مكتبات الآستانة . وقيل إنها كتبت بأمر الأمير نوح بن منصور السامانى . والمشهور أن أصلها البهلوى للحكيم بوذرجمهر ونسبت ترجمها الحاضرة إلى الشيخ الرئيس . وليس لدينا دليل يثبت صحة هذا الانتساب . هذا وقد طبعها معالى الدكتور غلامحسين صديقى بناء على طلب لحنة الآثار الوطنية الإيرانية . وكذلك بشرت طبعات ناقصة عديدة من تلك الرسالة .

۱۳ – رسالة فى عدل الملوك – وتوجد نسخة منها فى مكتبة مشهد الرضا، وينسب تأليفها إلى الشيخ ( راجع رسالة ابن سينا للدكتور غنى المطبوعة عام ألف و ثلاثمائة و خمسة عشرة شمسى هجرى – صفحة ثمانين – تسعين ) .

15 – رسالة المبدأ والمعاد – ألفها الشيخ بالعربية، وتوجد ترجمة فارسية منها في مكتبة المتحف البريطاني ( المخطوطات الفارسية تأليف ريو – الحزء الثاني صفحة اربعائة وتسع وثلاثين ومكتبة بودلى ) . وهذه البرجمة منسوبة إلى الشيخ أيضاً .

10 - رسالة فى أقسام النفوس - وهى من مقالات الشيخ ( راجع قائمة كتب مكتبة مجلس النواب الإيرانى رقم سمائة وواحد وثلاثين ) ولا يوجد دليل على تأييد انتسامها إلى الشيخ ، ومن المحتمل أنها ترجمة إحدى رسائل الشيخ فى النفس.

17 – رسالة فى معرفة السموم ودفع أضرارها – فى ثلاثة فصول منسوبة إلى الشيخ ، وتوجد نسخة منها فى طهران . وفى صحة انتسابها إلى الشيخ نظر . والمظنون أنها ترحمة أحد مباحث كتاب القانون .

۱۷ – حكمة الموت – بالفارسية ( راجع قائمة قنواتى رقم مائتين و ثمانية عشر صفحة مائتين وأربع وسبعين) وليس النص الفارسي بقلم الشيخ الرئيس ، وقد يكون ترحمة رسالة أو مقالة للشيخ ترحمت بعده .

۱۸ – رسالة پیشین وبرین ( رسالة فی علم السابق واللاحق أو علم الأولى والأعلى ) توجد نسخ منها فی بعض مكتبات طهران . والمظنون أنها أحد أفصول دانش نامه .

هذه — أيها السادة — قائمة موجزة عن كتب ورسائل للشيخ بالفارسية ، بعضها من الشيخ نفسه والبعض الآخر ترجمة مقالاته العربية أو منسوب إليه . ومن الممكن العثور على رسائل وآثار أخرى للشيخ فى مكتبات الهند والأفغان ، إذ لم تصدر فهارس للقسم الفارسي من هذه المكتبات حتى الآن .

## القسم المنظوم:

يبلغ مجموع الأبيات المنسوبة إلى الشيخ نحو خمسة وستين بيتاً: ــ مقسماً إلى اثنين وعشرين قطعة ورباعية . سجلت باسم الشيخ فى كتب ورسائل فى أحوال الشعراء كتذكرة آتشكده آذر ــ وتذكرة محمد صادق الشهير بناظم التبريزى ــ ومجمع الفصحاء ــ ورياض العارفين لهدايت ــ ونامه دانشوران ــ ومجالس المؤمنين لقاضى نور الله التسترى ــ وكشكول الشيخ مهاء الدين العاملى .

وتوجد مجموعة من أشعاره الفارسية مؤرخة بتاريخ تسعائة وأربع وتسعين هجرية فى مكتبة ولى الدين بالآستانة. وترجم المستشرق الانكليزى (ادوارد برون) بعض أشعاره من الفارسية إلى الانكليزية فى كتابه (تاريخ الأدب الفارسي الحلد الثانى صفحة مائة وثمان) وها نحن نكتنى بترجمة لفظية من أشهرها:

١ \_ قطعة مطلعها :\_

غذای روح بود باده ٔ رحیق الحق وترحمها :–

إن المدامة حقاً غداء الروح لونها يصقل القلب الحدرين طعمها مركنصيحة الوالد ولكنها مفيدة حرمت في الشرع على الجهال لطيشهم أحلت بفتوى العقل على اللبيب

کمرنگ و بوش کدرنگ و بوی کل رادق <sup>(۱)</sup>

فقد فاقت بلونها ورائحتها أون الورد ورائحته وإذا احتست البقة جرعة منها أصبحت صقراً وقد حرمت على ذوى الباطل وأحلت للحكماء كاانشق القمر رداً على الحساحدين وحرمت محكم الشرع على الأحمق

ما ذنب الحمرة إذا شربها سفيه هي حلال على العلماء وحرام على الجهال أنا عبد الخرة الصافية التي تظهر الجرعة منها فان شربت الحمرة كما يشربها أبو على

فحرك لسانه باابذى وفقد شعوره. إذ الحمرة معيار يشتق منها الخير والشر ألف نوع من العرف على وجنة الحسان. أقسم بالله أنك تتصل بالحسق.

\* \* \*

۲ ــ وقطعة أخرى تبتدى بهذا البيت : ــ

روزکی چنـــد درجهان بــودم وترحمتها هی :ــ

عشت أياماً في هذه الدنيا ودنست الروح الطاهرر وهجوت اللبيب عن الهوى وأججت نساراً في القلب لم يتركني الحرص الشيطاني وأخراً عندما انتهى بي الأمر رجع جوهري إلى أصله لا يعلم أحدد أين ذهبت

بـــر سر خاك باد پيمــودم

أقلب الهـــواء على الـــتراب ساعة بالجب ولحظـة بالبغض ومدحت الســفيه طمعـــاً وذكيهـــا بدموع العين لاستريح جذلا سـاعة واحدة ذهبت وحصدت ما زرعته واسترحت من هــذا التعب ولا أعــلم أنا أين كنت ؟

َ ٣ ــ و ههنا قطعة أخرى مطلعها :ـــ

گمان برمکه دراین روزگارتیره چوشب

وترجمتها اللفظية :\_

أظن أن فى هذه الأيام الحـــالكة فعلى أثرسبر الأنجم السبع فى البروج الاثنى عشر رحل ألف كريم من عالم الوجود إلى العدم

بخفت چشم مروت بمرد مادر جود

قدنامت عين المروءة وماتت أم الجود. وفى خلال عشرة أو اثنى عشرة عاماً في هذه البلاد ولم يقدم كريم واحد من العدم إلى الوجود.

٤ \_ و هذان بيتان : \_

بگذراز بند مجاز و دورگرد ازدام حس

هرکه بادونان نشیند همت او دون شود

چون بود کامل کسی درخطه ٔ کون وفساد

كونداند چون درآمد يا ازانجـــا چون شـود

وترحمتها :\_

حطم قيود المجاز وابتعمد عن شرك الحس

فن بحسالس السفلة تصمغر همتمه كيف يكون الشخص كاملافى إقلم الكون والفساد

وهو لا يدرى كيف أتى أو إلى أين يذهب

٥ – ورباعية هي : –

دل گرچه دراین بادیه بسیار شتاقت یك موی ندانست ولی موی شكافت اندر دل من هزار خورشید بتافت اخر بكمال ذره ای راه نیافت

در دن من هرار ح .

وترجمتها :\_

ولو أن النفس تقدمت كثيراً في هذا المضهار

ولو أنها اخترقت الحجب ولكنها لم تعلم قيد شعرة

ســطعت ألــف شمــس في نفسي

وبالرغم من ذلك فانها لم تصل إلى كنه ذرة

٦ \_ وهذه رباعية في المناجاة :\_

وز طاعت ومعصیت تبرا کــــرده ناکرده خون ناکرده

ماثیم بعفــو تو تولا کـــرده آنجاکه عنایت توباشــد باشــد وترحم ا : ــ

والمحتنبون الطاعينة والمعصية عسى الطاعة كالعصيان ويصبح العصيان كالطاعة

\* \* 1

٧ ــ ورباعية أخرى :\_

کفر چو منی گزاف وآسان نبــود در دهر چو من یکی وآئهم کافــر

وترجمتها :\_

إنتكفير مثلي ليسبالأمر الهين والسهل أنا وحيد دهرى وأكون كافـــراً ؟

محكم ترازايمان من أعــــان نبود يس درهمه دهريك مسلمان نبيود

ولا يوجد إنمـان أقوى من إنمـانى إذنلايوجد في العالم كله مسلم واحد

٨ ــ وهذه الرباعية أيضاً : ــ ازقعر گل سـياه تااوج زحــل بىرون جستم زقيد هر مكر وحيل

وترحمتها :\_

ونجوت من عقدة كل مكر وحيلة

دفعاً للملال:

قد حللنا معضلات الكون طراً للملل ووثبنا من أحاييل حداع وحيــل

كردم همه مشكلات گيتي راحل هربند گشاده شد مگربند اجل

لقد حللت كافة مشاكل الكائنات من أعماق الأرض حتى أعالى زحل وانحلت لي كل عقدة إلا عقدة الأجل

وهذه ترحمة الفاضل المعاصر عبدالحق فاضل للرباعية نفسها أذكرها

من حضيض الأرض تالله إلى أوج زحل ففضحنا كل سر ما عدا سر الأجل

٩ - ورباعية أخرى :-ایکاش بـــدانی که من کیستمی گر مقبلم آســوده وخوش زیستمی

وترحمتها :ــ

فان كنت سعيداً عشت مستريح البال

سر گشته بعالم ازی چیستمی ورنه مهـزار دیده بگریسـتمی

ولمساذا أجوب العـــــالم حائراً وإلا لبكيت بألف عبن على نفسي

١٠ ــ ورباعية أخرى : ــ

رفت آن گھری کہ بود پیرایہ ٔعمـــر ازموی سییدم سرپستان امید

وترحمتها :\_

ذهب ما كان زينـــة العمـــر إسود ثدى رجائى من بياض شعرى

واورد زمانه طـاق سرمایه ٔ عمــر بنگر که سیاه میکند دایه عمر

وأكل الدهـــر رأسمال العمــــر كما تسود المرضعة ثدىها وقت الفطام

١١ – ورباعية أخرى أظنها من بنات فكر الخيام : –

سرمایه ٔ لذت جـوانی است بـده می حاصل عمر جاودانی است بده سوزنده چو آتش است لیکن غم را

وترحمتها :ـــ

اسقى \_ فالحمرة ثمرة العمر الحالد محرقة كالنار لكنها تحرق الهمسوم

١٣ – ورباعية أخبرة : – بایك دوسه نادان که چنین مید انند خر باش که این حماعت ازفرط خری

وترحمتها : \_

عاشر السفهاء الذين محسبون أنهم كن كالحمار إذ أنهم لفرط حمقهم

سازندہ چو آب زند کانی است بدہ

لذة الشــباب واسقنها فهي اسقنيها \_ فهي كماء الحياة

از حمق که دانای جهان آناند هركونه خراست كافرش ميخوانند

علماء الأرض من شدة جهلهم يعتىرون كافرأ من لايكون حماراً مثلهم

هذه خلاصة موجزة من آثار الشيخ المنثورة والمنظومة بالفارسية عرضتها على مسامعكم الشريفة – أيها السادة – وأرجو أن تلافى تحقيقاتكم العلمية القيمة هذا الملل الناشيء من طول كلامى . والقصد من هذه الحلاصة هو إلفات نظر السادة إلى درجة اهتمام الشيخ الأجل بلسانه القومى ولغة مواطنيه . ومما لاشك فيه أن كثيراً من منتوجه الفكرى وأثره القلمي لا يزال موجوداً في مختلف الأقطار سواء لدى المتكلمين بالفارسية أو في مكتباتأوروبا وأميركا .. وأمنى أن يظفر المحققون والباحثون مهذه الآثار ويكملوا التحقيقات الناقصة التى بدأنا بها ، ونستفيد من نتيجة أتعابهم وتحرياتهم ، حين الاحتفال فى طهران أو همدان ، إن شاء الله .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .

وها هوذا النص الفارسي لقصيدتى « غذاى روح » التي أشير إليها من قبل ( ص ۹۱ ) ، و « روزکی چند <sub>»</sub> ص (۹۲ ) :

غذای روح بود باده رحیق الحق کهرنك و بوش كندرنك و بوی كل رادق برنك زنك زداید زجان اندوهگین همای کردداکر جرعه نی بنوشد بق بطعم تلخ چوپند پدرولیك مفید پیش مبطل باطل بنزددانا حق مى ازجهالت جهال شد يشرع حرام جومه كه ازسبب منكران دين شد شق حلال گشته بفتوای عقـــل بردانــا شراب راچه کنه زانکه ابلهی نوشد حلال بر عقــلا وحرام برجهــال غلام إن می صافم كزورخ خوبان چوبوعلی می ناب ار خوری حکمانه

حرام الشيته باحكام شرع براحمق زبان بهرزه گشاید دهد زدست ورق که می محلک بود وخبر وشر زومشتق بیك دوجرعه برآردهز ارکونه عرق محق حقکه و جودت شود محق ملحق

> بر سر خاك باد پيمــودم جان یا کبره را بیالودم بى خردرا بطمع بستودم واب ديده ازان بيالودم ساعتى شادمان بغنودم رفتم وتخم كشته بدرودم من ازاین خسـتگی بیا سودم خود ندنم که من کجا بودم

روزکی چند درجهان بـودم ساعتى لطفولحظه أي درقهر باخرد را بطبع كردم هجو اتشى برفــر وختم ازدل باهواهای حرص شیطانی اخر الأمر جون برامدكار گوهرم بازشد بگو هرخویش كس ندا ندكه من كجارفتم

بخمت چشم مروت بمردمادرجود بده دوازده سال اندرین دیار وحدود که یك کریم نمی ایداز عدم بوجود گمان برمکه درین روزگارتبره چوشب زسیرهفت ستاره دراین دوازده برج هزار شخص کریم از وجود شد بعدم

هرکه بادونان نشیند همت اودون شود کونداندچون درایدیا ازانجاچون شود

بگذراز بندمجازود و رگرد ازدامحس چون بودکامل کسی درخطهکون وفساد

یك موی ندا نست و لی موی شکافت واخر بکمـــال ذره ای راه نیــافت دل گرچه درین بادیه بسیار شتافت اندردل من هـزار خورشید بتافت

وز طاعت ومعصیت تبراکــــرده ناکرده چوکرده کرده چون ناکرده مائيم بعفــو تو تولا كـــرده انجــاكه عنايت توباشــد باشد

محكم ترازایمان من ایمــــان نبود پس درهمه دهریك مسلمان نبود

کفر چومنی گزاف واســـان نبــــود در دهر جو من یکی وانهم کافـــر

کردم همه مشگلات گیتی راحل هربند گشاده شد مگر بند أجل ازقعـــر گل سیاه تا اوح زحل بیرون جسم زقید هر مکر وحیل

سر گشته بعـــالم ازبی چیستمی ورنه بهزار دیـــــده بـگریستمی ارکاش بدانمی که من کیستمی گرمقبلم اسوده وخــوش زیستمی

وا ورد زمانه طاق سرمایه عمـــر ؟ بنگرکه ســـیاه میکند دایه عمر رفت ان گھری که بودپیرایه عمـــر ازموی سپیدم سرپســــتان امیــد

سر مایه لذت جوانیست یــــده سـازنده چــواب زنـدکانیست بده مى حاصل عمر جاود انيست بده سوزنده چــــواتشست ليكن غم را

ازحمق که دانای جهان انانند هرگونه خرست کافرش میخوانند بایك دوسه نادان که چنین مید انند خرباش که این حماعت آزفرط خری

# أدب ابن ســـــــينا العربى والفارسى للأستاذ أصمد مامد الصراف

بدأ حضرة الباحث موضوعه بتلخيص سيرة ابن سينا ، وأسلوبه العلمى ، وعرض لمؤلفاته . ثم انتهى من ذلك إلى قوله :

كان الشيخ الرئيس ابن سينا مكيناً فى الأدبين العربى والإيرانى ، إلا أنه لم يحلق فى الحو الذى حلق فيه الشعراء ؛ ولم يطر مع الأسراب ، فما شكا صبابة ، ولا دنفاً ، ولا هجراً . وقد دف فى سماء الحكمة دفيفاً ، فألهمه الوحى الإلهى قصيدته العينية فى النفس ، تلك القصيدة التى رددتها الأجيال وروتها الدهور.

لم يترك المترجمون الشيخ الرئيس ناحية من فضائله إلا أفاضوا فيها ، اللهم الا ناحية واحدة لا أدرى أأهملوها قصداً أم سهواً ، فلم يتعرض لها أحد من الرواة والمؤرخين ، فكأنهم لم يروا فيها ما يشرفه ويرفع قدره ، تلكم هى قرضه الشعر باللغتين العربية والفارسية . فلم أجد من أدباء العرب والإيرانيين ، لا فى القديم الغابر ، ولا فى الزمان الحاضر ، من تصدى لحمع شعره . وقد عن لى منذ سنوات أنقب وأبحث عنها فى كتب الأدب والمجاميع المطبوعة والحطية ، وظهر لى أن لابن سينا حملة من القصائد العربية والفارسية متفرقة فى بطون المؤلفات والمجاميع الأدبية . وقد ألبس نظمه ثوباً من الفلسفة ، ومنطقه بالحكمة ، وطلاه بالتصوف فتناول فى شعره العربى والفارسي كثيراً من أغراض الحياة ؛ بيد أنه لم يكن جاداً جد الشعراء فى قرض الشعر . ولو أنه شاء أن يكون شاعراً ، وبذل له همة كذله همته للطب والفلسفة ، لكان لدينا اليوم ديوان من الشعر لأبى على ، فيه من الشعر ما يهز الحوانح وينعش النفوس . وابن سينا برغم تضلعه من العلوم فيه من الشعر ما يهز الحوانح وينعش النفوس . وابن سينا برغم تضلعه من العلوم وكتاباً أسهاه «كتاب الشعراء فى اللغة وسهاه «شرح مشكلات شعر ابن الرومى » . وصنف كتاباً فى اللغة وسهاه «لسان العرب » ، وهو فى عشر مجلدات كما ذكرنا ؛ وله فى مختلف الشئون وسهاه «لسان العرب » ، وهو فى عشر مجلدات كما ذكرنا ؛ وله فى مختلف الشئون وسهاه «لسان العرب » ، وهو فى عشر مجلدات كما ذكرنا ؛ وله فى مختلف الشئون

والأغراض حملة غير قليلة من القصائد والأراجيز والمقاطيع باللغتين العربية والفارسية. وقد تناول في شعره الشكوى من الزمان ، كما ذكر الموت ، وعجز البشر عن حل هذه المشكلة . وبحث عن النفس ، وعلاقتها بالحسد في قصيدته العينية الشهيرة ، إلى غير ذلك من الأغراض والشئون . فمن عجيب أمر هذا النابغة أنه تضلع من العربية تضلعاً كاد يجعلنا ننكر أن هذا الحسد نبت في مقاطعة سمرقند وبخارا ، ومن بقعة من الأرض استوطنت فيها اللغة الدرية . فاستمع إلى عربيته .

ورقاء ذات تعـــزز وتمنــع وهى التى سفرت ولم تنبرقع كرهت فراقك وهى ذات تفجع ألفت مجاورة الخراب البلقـع

هبطت إليك من المحل الأرفع محجوبة عن كل مقلة عارف وصلت على كره إليك وإنمــا أنفت وما أنست فلما واصلت

ومن ينعم النظر فى سبك هده الأبيات ومعانيها لا يشك لحظة فى أن قائلها عربى النجار ، ضادى اللسان ، مع أن صاحبها آرى النجار إيرانى البلد . وقبل أن نخلص إلى دكر أدبه بالفارسية ، نود أن نأثر شيئاً من أدبه فى العربية لنثبت أن قريحة كانت قريحة أدبية ، وأن الملكة الأدبية فيه قوية فى اللغتين العربية والفارسية فمن بدائعه وروائعه قطعة من الشعر العربى وهى من أحمل الأمثلة للشعر الصوفى الرمزى قال :

هبت نسيم وصالكم سحراً فاهتز غصن العقل من طرب وبدت شموس الوصل خارقة فبقيت لاشيء أعاينه

بحدائق للشوق في قلبي فتناثرت درر من الحب بشعاعها لسرادق القلب إلا ظنات بأناء ربي

كما لا أظن أن أحداً من الشعراء اعترف بلا أدريته في كنه معرفة صفات الواحد الأحد ، كما اعترف ابن سينا حيث قال :

اعتصام الورى بمغفرتك عجز الواصفون عن صفتك، تب علينا فإننا بشر ما عرفناك حق معرفتك وابن سينا وإنكان قدردد قول الشاعر الفارسي:

خداوند بالا و پســــــى توــُنى ندانم جهـٔ هرچه هستى توــُنى

أى : يا إلنه العالى والدانى لست أدرى ما أنت ، أنت كل ما في الوجود . إلا أن توضيحه أجمل و تعبيره أكمل .

وله فى كتاب منطق الشرقيين قطع من الشعرالعربى فى الحمرة . والمعروف المشهور عنه أنه كان مستهتراً بها ، وولوعاً بشربها ، قال :

قم فاسقنها قهوة كدم الطـــلا يا صاح بالقدح الملاين المـلا خُمرًا تظل لها النصاري ســجداً ولها بنو عمران أخلصت الولا ولو أنهـــا يوماً وقد ولعت بهم

قالت ألست بربكم قالوا بلي

وهذا إغراق وغلو من الشيخ طيب الله ثراه . وقال :

نزل اللاهـوت في ناسـوتها كنزول الشمس في أبراج يوح قال فيها بعض من هام بها مثل ما قال النصارى في المسيح هي والكأس وما مازجهـــا كأب متحد وابــــن وروح

إن الحمرة التي تغزل بها الشيخ الرئيس ، خمرة الحان ، وبنت الدنان ، حمراء كدم الغزال وليست خمرة ابن الفارض والشيرازى حافظ تلك التي تسمى في عرف أهل العرفان مخمرة الحب الإلهي المقدس. والحلاصة فان الشيخ الرئيس كان ضليعاً من العربية عارفاً بأسرارها مطلعاً على دقائقها. وكان شاعراً إلا أن شعره لا مجعله في الرعيل الأول من الشعراء ؛ ولم يكن الشعر من أهداف الشيخ ، ولا الأدب من مقاصده في الحياة وهو في قرضه للشعر في اللغتين العربية والإيرانية أضاف إلى فضائله الحمة فضيلتين ناصعتين .

ومن هنا أخلص إلى أدبالشيخ بالفارسية، فإنه برز في هذه اللغة . وقد نشأ الرئيس فى بقعة هي مهد اللغة الدرية ، فأتقن هذه اللغة إتقان الأديب الألمعي ، وقرض الشعر بها فجال فيميدان تلك اللغة جولات فيشتى أغراض الشعر والشعراء، فذكر الموت وتخوف منه ، وصرح بعجزه عن إدراك علته وتغزل بالحمر وتكلم عن منافعها، وناجى رب الأرباب وتوسل إليه وطلب العفو والغفران، وهاجم الذين وصموه بالكفر ، وثبت للذين شنعوا به . فقال فى الموت :

از قعر گل سیاه تااوج زحــل کردم همه مشکلات گیتی راحل بیرون جستم زقید هرمکر وحیل هربند گشاده شدمگربند اجل لقد حللت جميع مشاكل الكائنات الموجودة بين الأرض وزحل ونجوت. من عقدة كل مكر وحيلة ، وقد انحلت كل عقدة في الحياة سوى عقدة الأجل.

والغريب من أمر هذا المعلم الكبير أن الحمر احتلت من قلبه مكاناً فسيحاً ؟ وقد لذت لنفسه فلهج بذكرها واستهتر بها . والظاهر أنه بلغه نقد الناس اللاذع عليه ، وبلغه طعنهم في عقيدته ، فرد عليهم بأسلوبه الأدبى رداً بارداً غنا بضغث من الشعر قال :

جماعتی که همه کارشان بروز وبشب لواطه است و زنا و فساد وکسب حرام زبهر آن که زمی توبة کرده اند اول نبر دعام همه عاقلند ونیکونام اکر کریمی و صاحب دلی هز مندی بخند فضل و هنر کشنه شهره أیسام بیاله و دوسه ازمی تناولی ساز د زبهر حفظ مزاج و برای هضم طعام هزار طعنه زنند وهزار بدگویند که کنده باد زبر خانمان مردم عام

يقول: لقد أصبح أولئك الذين ديدنهم فى الليل والنهار، اللواط والزنا، والفساد، والسحت، موسومين لدى العوام بالعقل والسمعة الطيبة بعد التوبة من شرب الخمر، فاذا ما تناول منهم كريم عالم اشهر بفضائله بين الأنام (يعنى نفسه) قدحين أو ثلاثة أقداح لحفظ المزاج، وهضم الطعام، انهالوا عليه بألف طعنة وألف قول سيء. ألا فالحراب لبيوت هو لاء العوام.

إن هذه القطعة رواها ضيا باشا الأديب التركى الشهير ، وأثبتها فى كتابه «خرابات » وقال :

بطعم تلخ چوپند پدر ولیك مفید صدفاء روح بود باده رحید الحق بیش مبطل باطلل بنزد داناحق كه رنك وبوى كل رادق

علام آن می صافم که أز رے خوبان بیائ دوجام برآرد هزار گونه عرق حلال کشته بفتوی عقل بردانا حرام کشته براحکام شرع بر أحمق بدان خدای که جزوی خدای دبکر نیست که من چومی خورم أعضاء من باگیر دحق جوبو علی می ناب أرخوری حکیانه بحق حق که وجودت بحق شود ملحق

أى : إن طعم الحمر مر كنصيحة الوالد ؛ إن الحمرة التي هي رحيق الحق أنس للروح وأنها باطل عند المبطل وحق عند الفهيم ، وأن لونها وعبيرها ينبران لون الورد وعبيره . أنا عبد تلك المدامة الصافية التي بكأسين منها يتساقط ألف لون من العرق من وجوه الحسان لقد حلات بفتوى العقل على الفهم ، وحرمت بأحكام الشرع على الأحمق .

وإنى أقسم بالله الذى لا إلله غيره، بأنى عندما أشرب الحمرة ، تتوصل أعضائى فتمسك الحق ، وإن أنت شربت الحمر كأبى على ( وأراد بذلك نفسه ) بتعقل وحكمة ، فإنى أقسم بالحق بأن وجودك سيتصل بالحق . والظاهر أن هذا التعليل لم يفده شيئاً مع الناس ، فلم يصغوا إلى حجته ، ولم يستمعوا إلى فتواه التى فها ما فها ، واشتد عليه خصومه فهشوا سمعته ، ورموه بأنواع الهم ، ووصموه بالكفر والإلحاد . فصاح بأعلى صوته يرد عليهم بقوله :

أى \_ إن تكفير مثلى ليس بالسهل ، إذ لا يوجد إبمان أحكم من إيمانى ، أنا أوحد الدنيا ، وذاك الأوحدكافر ، إذاً لا يوجد فى الدهر ولا مسلم واحد .

و بعد هذا نرى الشيخ الرئيس ، والطبيب الفيلسوف ، أوالفقيه المفسر ، والشاعر الأديب ، واللغوى الكبير ، يتراجع فيناجى الله بقوله :

مائیم بعفو تو تولا کـــــرده وز طاعت ومعصیت تبرا کرده آنجاکه عنایت توباشـــد باشـد ناکرده چون ناکـرده

نحن الذين أوليتنا عفوك ، فتبرأنا من كل طاعة ومعصية ، إذ كل شيء شملته بعنايتك أصبح فعله كعدمه ، وعدمه كفعله ، أى أن الطاعة والمعصية فيه سيان .

ليست الحمر طعاماً يتقوت به الناس، كما أنها ليست من الغايات فى الحياة . ومن الحيف أن تستولى هذه الآفة على مشاعر هذا الفحل الذى لا يجدع له أنف ، ولا يشق له غبار . ومن الحيف أن تستضعفه هذه البلية ، فتضطره إلى منازلة خصومه ، وهو فى أفق أعلى من أفقهم ومنزلة أعلى من منزلتهم .

وأخيراً أحرج صدر الرئيس ، وضاق عطنه ، وتشنجت أعصابه ، فانفجر لسانه بالقوارص ، فقال :

کاویست دراسمان ونامش پردین یک کاودیکر نهفنهٔ درزیر زمین چشم خرد کشای کرزأهل یقین زیروزبر ودوکاو مشی خر بین

نور فى السماء واسمه الثريا، ونور مخنى تحت الأرض فافتح بصيرة عقلك ، إن كنت من أهل اليقين ، وانظر إلى حفنة من الحمير ما بين النورين .

وإنى إذ أتلو كلمتى هذه ، أحيى الراقد فى أرض نيسابور ، الفلكى ، الفيلسوف ، عمر الحيام الذى عانى من حساده ما عاناه الشيخ فكان أقوى جناناً وأثبت قلباً حيث قال :

کرمن زمی مغانه مستم مستم مستم کرکافر وکبر وبت پرستم هستم هستم هر طائفة بمن کمانی دارند من زان خودم چنانکه هستم هستم

أنا إن كنت سكران بخمرة المحوس ، فأنا ذاك ، وإن كنت كافراً أومجوسياً أو وثنياً فأنا ذاك ، لكل طائفة ظن في ، أما أنا فملك نفسي ، أكون كما أريد .

والحلاصة أن الشيخ الرئيس كان شاعراً بالفارسية ، وهذا قليل من كثير من أدبه . وأكبر دليل على جلالة قدره ، تنازع الأمم الإسلامية فيه ، فكل أمة تدعى أنه منها ، فتتعصب لابنها . وسواء أكان الرئيس تركياً أو أفغانياً أو إيرانياً فانه ملك الدنيا بأسرها ؛ ونحن العرب نفخر به ، ونعتز بشخصه ، لأنه تأدب بأدبنا ، وتفقه بشريعتنا ، ودان بديننا ، وصلى صلاتنا ، وألف بلغتنا . فهو عظيمنا وعالمنا الذي لا ينازعنا فيه أحد . فإلى الثاوى في همدان ، إلى الفيلسوف الطبيب ، إلى المعلم الحليل ، أرسل من ضفاف دجلة ومن أرض الرافدين تحية كأريج الخزاى ، وسلاماً كأنفاس الربيع .

## ابن سینا و « فن الشـــعر » لأرسطو للدكتور عبد ا*لرحمن بدو*ى

ليسخط من شاء من أنصار ابن سينا على ما سنسوق إليه من نقد فى هذا الحديث . ولا جناح علينا هاهنا فى أن نجنح إلى القسوة : أولا لأن الرجل قد وعدنا وعوداً لم يف بشىء منها فى هذا الباب ، فكأنه كان على وعى كامل بخطورة المسئولية الملقاة على عاتقه ؛ وثانياً لأن تقصيره قد أدى إلى أوخم العواقب فى تطور الأدب العربى ؛ ولو عرف مدى ما يترتب على صنيعه هذا من نتائج ، لكان له فها نحيل إلينا موقف آخر .

أما وعوده فلأنه قال في ختام تلخيصه لكتاب « الشعر » لأرسطو : « هذا هو تلخيص القدر الذي وجد في هذه البلاد من كتاب « الشعر » للمعلم الأول ؛ وقد بقى منه شطر صالح . ولا يبعد أن نجتهد نحن فنبتدع فى علم الشعر ٰ المطلق ، وفي علم الشعر بحسب عادة هذا الزمان ، كلاماً شديد التُحصيل والتفصيل وأما هاهنا فلنقتصر على هذا المبلغ» ص (٣٥) . وهو كلام يذكرنا بنظيره في مستهل « منطق الشرقيين » ، حيث وعدنا – ثم عدل – باستقصاء المنطق وتجديده على نحو مخالف للسنة الأرسطاطالية ؛ ثم لم يلبث بعد قليل أن انصر ف عن هذا التجديد الموموق ، معتذراً بأنه لا يريد مخالفة إلف أهل زمانه وهو اعتذار لا محصل له ؛ إنما هو العجز عن الإتيان بشيء جديد هو الذي يتحدث هاهنا . والأمر بعينه في شأن فن الشعر : فهو يقول أولا : « وقد بقي منه شطر صالح » ( ص س ) ، ولا ندرى إلى أى شيء ينصرف الضمير في « منه » : ألكتاب « الشعر » لأرسطو ؟ أم لفن الشعر عامة مما لم يعرفه أرسطو ? ويغلب على الظن أنه إنما يقصد المعنى الأول ، لأنه لابد أن يكون قد عرف ــــ من المصادر التارنخية ، أواعتماداً على نصكتاب الشعر نفسه من حيث تقسيمه الأول للكلام ، وعدم وجود القسم الخاص بالقوميديا ــ نقول إنه لابد أن يكون قد عرف أن نص كتاب « الشعر » كما عرف فى العالم العربى ، وكما نعرفه حتى اليوم ناقص ، وإن كنا لا نستطيع أن نحدد هل النقص قد ظنه ابن سينا في المخطوطات ، أم أن أرسطو نفسه لم يكمل بحثه ؛ على أنى أميل إلى الفرض الأول وهو أن يكون ابن سينا قد عرف أن النقص في المخطوطات نفسها ، لأنه يقول : « القدر الذي وجد في هذه البلاد من كتاب « الشعر » للمعلم الأول » ؛ ونص هذه العبارة يحمل في طياته أن للكتاب بقية لم تعرف في النسخ المتداولة في العالم الإسلامي في ذلك الحين . وفيا بين أيدينا من كتب ابن سينا ، لا نعرف له كتابا ولا في فهرست مؤلفاته ذكر لكتب كتبها ابن سينا في فن الشعر ، مما عسى أن يكون قد اجتهد فيه وابتدع « في علم الشعر المطلق وفي علم الشعر بحسب عادة هذا الزمان ( زمانه هو ) كلاماً شديد التحصيل والتفصيل » .

ومعنى هذا إذن أن هذه الأمنية إما أن تكون قد بقيت من غير تحقيق لأنه لم تتح لابن سينا الفرصة أو القدرة لتحقيقها؛ وإما أن تكون من الأمانى الكواذب التى كان يعلم هو علم اليقين أنه لن يحققها ، شأنه فى المنطق وفى الحكمة المشرقية المزعومة ، والتى أثبتنا بعد دراستنا لكتاب « الإنصاف » أنها لم تكن شيئا آخر غير تلخيص لكتب أرسطو على نحو يزيل منها ما أدخله المحدثون من تأويل لم يشأ أبن سينا أن يقرهم عليه . لهذا لا نحسب أنفسنا مبالغين أو متجنين على الشيخ الرئيس إذا اتهمناه هاهنا — وفى أكثر مباحثه — بالدعاوى العريضة الزائفة ، وإذا كان سيشفع له فى هذا أنه اجهد ، فلم يوفق إلى إيجاد جديد ، فان لهجة الثقة التى تحدث بها فى هذا الموضع وفى نظائره تسلب هذا التشفع مبرراته ، المتفع مبرراته .

وخطورة المسئولية هنا بعيدة المدى . فكلنا<sup>(۱)</sup> يعلم المكانة الكبرى التى . ظفر بها كتاب « الشعر » لأرسطو فى العصر الحديث ، فضلا عن القديم . فكتاب الشعر لأرسطو هو أشد كتبه مثاراً للجدل منذ أن قدم شاب من ذوى النزعة الإنسانية فى فيرنتسه سنة ١٥٤٨ إلى كو زمو دى مدتسه Cosimo de Medici النزعة الإنسانية فى فيرنتسه سنة ١٥٤٨ إلى كو زمو دى مدتسه فرنشسكو رو برتلى أول شرح على كتاب « الشعر » لأرسطو ، ونعنى به فرنشسكو رو برتلى أول شرح على كتاب « الشعر » لأذلك الحين والنقاد مختصمون أشد الحصومة

G. Toffanin: La fine dell'Umanesimo, Milano, 1920 (۱)

حول هذا الكتاب ومدى الإفادة منه وسلامة المبادىء التى قام عليها ؛ حتى ليمكن أن يقال إن تطور الأدب الأوربي كان يسير جنباً إلى جانب وفقاً للتأويلات الحديدة التى تواردت على هذا الكتاب ، ومدى اتباعه أو التمرد عليه . فالمذهب الكلاسيكى فى الأدب الإيطالي إنما تأسس واستقرت قواعده و فقاً لهذا الكتاب ؛ والمهضة الفرنسية كلها ، ممثلة خصوصاً فى كورني (١) Corneille إنما قامت حول المبادىء التى أقرها الشراح الإيطاليون لهذا الكتاب ، ولم تتزعزع أركانه إلا على يد الحركة الرومنتيكية فى النصف الأول من القرن التاسع عشر خصوصاً ابتداءاً من وضع دستورها فى « مقدمة كرومويل » التى كتبها فكتور هيجو ابتداءاً من وضع دستورها فى « مقدمة كرومويل » التى كتبها فكتور هيجو القديفة الأولى التى أطلقت فى المعركة الرومنتيكية . ونهضة الأدب الألماني ، ونحاصة منذ الثلث الأخير من القرن الثامن عشر قد ارتبطت بعمود التقاليد و خاصة منذ الثلث الأخير من القرن الثامن عشر قد ارتبطت بعمود التقاليد المستقرة فى كتاب الشعر لأرسطو ، حتى لقد قال لسنج (٢) « إن لكتاب أرسطو ، فى الشعر » من العصمة ما لكتاب أصول الهندسة لأقليدس » .

أما وهذه خطورة هذا الكتاب ، فماذا كان يمكن أن يكون تأثيره في تطور الأدب العربي لو أنه ظفر من ابن سينا ثم من ابن رشد بما هو خليق به من عناية ؟!

سيقول قائلهم: إن الظروف فيا بين العالم الإسلامي والعالم الأوربي الحديث مختلفة ، فليس لنا أن نقيس ما حدث في الواحد على ماكان ينتظر أن يحدث في الآخر . وهذا قول لا نقرهم عليه . فلئن زعموا أولا أن الشعر العربي والأدب العربي – أو الفارسي – إجمالا لم يعرف المسرحية ، وهي حجر الزاوية في مذهب أرسطو في كتاب « الشعر » ، فلم يكن للعرب أن يفيدوا من هذا الكتاب لأنه لم يكن يتحدث عن أمور معروفة لديهم في لغنهم ؛ فنحن نجيبهم عن هذا الزعم قائلين إن الحال أيضاً كانت كذلك في أوربا في نهاية العصر الوسيط ومستهل عصر النهضة ؛ فني ذلك العهد لم توجد مسرحيات باللغات الأوربية والناشئة ؛ وما يسمونه باسم «الأسرار» Les Mystères وهي التمثيليات – إن صح

J. Lemaître: Corneille et la Poétique d'Aristote, Paris 1882 (١)

G. Lessing: Hamburgische Dramaturgie, §74. (Y)

هنا هذا التعبير – الدينية الأولية ليست هي المسرحيات بالمعني الفي المعروض في كتاب « الشعر » لأرسطو ؛ ولا تكاد ينطبق عليها قاعدة واحدة من القواعد التي فصل أرسطو القول فيها ؛ بل هي أقل قيمة من تشخيصات « خيال الظل » التي عرفت من بعد في الأدب العربي ، لدى ابن دانيال . وفي عصر أسبق من عصر « الأسرار » في أوربا ، أو يدانيه ، إنما كان الشائع هو الشعر الغنائي الذي أبدع فيه و تفنن التروبادور والتروفير ، ثم الملاحم الأولية ، والتي تشبه إلى حد بعيد قصصنا البطولي والقصص الفارسي البطولي الذي انتشر في البيئات الثقافية الإسلامية منذ القرن الثالث ، ونحاصة في القرنين الرابع والحامس اللذين فيهما عاش ابن سينا . أجل ، إن شعر دانته كان طويل النفس على نحو لم يعرف فيهما عاش ابن سينا . أجل ، إن شعر دانته كان طويل النفس على نحو لم يعرف نظيره في الشعر العربي ، ولكن دانته لم يكن هو النهضة ، بل كان حظه منها أقل من حظ بتر ركه ، الممثل الأكبر للنزعة الإنسانية ، وبتر ركه شاعر غنائي قصير النفس ، أقصر بكثير من القصائد الكبرى في الشعر العربي . فضلا عن أن طول النفس ليس بذي خطر في هذا الباب .

وإذن فالحجة التي يسوقونها ها هنا لتبرير عدم تأثير كتاب « الشعر » لأرسطو في العالم العربي على أساس أن حال الشعر العربي كانت مختلفة عن حال الشعر الأوربي في عصر النهضة ، هي حجة داحضة لا محصل لها ولا أساس من الواقع التاريخي .

وسيقول قائل آخر: إن العاة في عدم إفادة العرب من كتاب « الشعر » لأرسطو أن ترجمة هذا الكتاب إلى العربية كانت فاسدة ، وغير مشفوعة بشروح جيدة من نوع ما ظفرت به كتب أرسطو الأخرى ، كشروح الإسكندر الأفروديسي وثامسطيوس وغيرهما . وتلك حجة مهافتة هي الأخرى . حقاً إن ترجمة أبي بشرمتي ابن يونس القنائي لكتاب « الشعر » لأرسطو ترجمة رديئة ، خصوصاً في ترجمة المصطلحات الرئيسية مثل الطراغوديا والقوموديا ، إذ ترجمهما على التوالى : المرح والهجاء . ولكن هذا لم يقع إلا مرة أو مرتبن ، وفي بقية صلب الكتاب أبقي الكلمات على نطقها اليوناني المعرب ، يحيث لا يخطىء الذهن المتوقد المعنى الحقيقي المقصود ، كما يظهر من تلخيص ابن سينا نفسه وتلخيص ابن رشد .

بل نحن لا نزال حتى اليوم نتخبط فى ترجمة هذه الاصطلاحات نفسها ، ولا نزال نسميها بأسمائها الأعجمية فنقول: التراجيديا والكوميديا والساتير، ألخ ، فنحن نستعمل نفس المصطلحات التى استعملها أبو بشرمتى بن يونس، ومع ذلك فنحن نفهم معانيها ولا نجد هذه الألفاظ الأعجمية عقبة فى سبيل فهم المقصود منها. ماذا أقول ، بل إنى وجدت فى ترجمة «الشعر » هذه لمتى بن يونس ترجمات جيدة وجدتها أو فق مما نستعمله اليوم للعبارة عنها ، وإذا كانت ترجمة متى سقيمة العبارة، فلم يكن هذا السقم مقصوراً على كتاب «الشعر »، بل تعداه إلى معظم كتب أرسطو ، و مخاصة كتاب «السوفسطيقا »الذى ترجم أربع (١) مرات كلها سقيمة ، فلم يمنع هذا كله من إجادة المناطقة العرب فى فهم باب المغالطات وإدماجه فى بقية المنطق فى نفس المرتبة التى ظفر بها كتاب «المقولات» وكتاب «البرهان».

أضف إلى هذا أن الترجمة العربية قد اعتمدت على مخطوط يرجح أنه كتب في القرن السادس الميلادي ، عندما ترجم إلى السريانية ، ومن هذه إلى العربية . ومن المسلم به بين النقاد أنه أقدم المخطوطات — بل كان يظن أنه الوحيد الأصيل ، حتى اكتشف المخطوط الركردياني Accardianus 46 وهو مخطوط باريس برقم ١٧٤١ م ، وإنما يرجع إلى القرن العاشر أو الحادي عشر ؛ فكأن الترجمة العربية قد تمت عن نص يوناني أسبق بقرابة أربعة أو خمسة قرون من أقدم مخطوط معروف في أوربا . لهذا أمكن الانتفاع — في كثير من المواضيع بالقراآت التي تقدمها الترجمة العبرية منذ أن نشرها مرجوليوث (٢٠) ، ثم ترجمها إلى اللاتينية ووضعها في مواجهة النص اليوناني سنة ١٩١١ ؛ وخصوصاً بعد النشرة الممتازة التي قام بها ياروسلاوس تكاتش في فينا (سنة ١٩٢٨) ؛ حتى النشرة الممتازة التي قام بها ياروسلاوس تكاتش في فينا (سنة ١٩٢٨) ؛ حتى الما أفادت في تأييد بعض مقترحات الباحثين في إصلاح النص ، مثل اقتراحات الباحثين في إصلاح النص ، مثل اقتراحات المتايس ( « الشعر » ص ١٤٤٧ ب س ٩ ) وهينسيوس Heinsius ره الشعر » ص ١٤٤٧ ب س ٩ ) وهينسيوس الم توجد

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا : • منطق أرسطو » ، الجزء الثالث ، القاهرة سنة ٢ ١٩٥٠ .

D. Margoliouth: The Poetics of Aristotle. London 1911. (٢)

فى مخطوط باريس ووجدت فى المخطوط الركرديانى ( « الشعر » ص ١٤٥٥ . س ١٤ ) والترحمة العربية .

وإذن فمن حيث الترجمة العربية والنص اليونانى الذى عنه ترجم السريانى ثم العربي كان حظ العرب أكبر من حظ الأوربيين المحدثين فى عصر النهضة . فلا وجه إذن لإقامة الحجة على هذا الأساس أيضاً .

وإذن فلا معنى للاحتجاج باختلاف الظروف فى العالم العربى عنها فى العالم الأوربى . إنما العلة كلها فى العقول التى تناولت هذا الكتاب فى العالم العربى، فلم تستطع أن تقدم للناس صورة عنه صحيحة ، ولا أن تبرز المبادىء الكبرى التي يتضمنها ، وأن تدعو الناس إلى الاقتداء بها . فلو كان قد قدر للعالم العربى أن يظفر بمثل فرنشسكو روبرتلى Francesco Robertelli ومن تلاه، لكان وجه الأدب العربى قد تغير جميعه . ومن يدرى أيضاً لعل وجه الثقافة العربية كلها أن يتغير تماماً . خصوصاً وقد عمل فى ظروف مشامة لظروف ابن سينا ، بل أسوأ : فالكتاب لم يشرحه أحد من القدماء حتى يستعين به روبرتلى في تفسيره .

ويزيد في جسامة جناية ابن سينا في هذا الباب أنه كان أيضاً شاعراً ، إن لم يكن رفيع المنزلة في الشعر ، فقد شدا بحظ منه ، أو فر من حظ أرسطو نفسه الذي نظم قصائد شعرية بقيت لنا شذرات (۱) منها : بعضها أشعار ملاحم قصيرة ، وبعضها مراث ايليجية ومقطعات غنائية ، فكان عليه إذاً أن يقدر الشعر ومكانته ، وأن ينبه الشعراء إلى هذه الأبواب الحديدة التي لم تعرف في الشعر العربي ؛ بل وأن يعالج بعضها أو يحاول معالحته . ولكنه لم يفعل شيئاً من هذا كله ، فجي مهذا على الأدب العربي كله ، لأنه لم يكن ينتظر من أبي بشر متى – وكان شبه أعجمي في العربية – أو أحزابه من المترجمين أن يقوموا بهذا الواجب ؛ إنماكان على ابن سينا ، بوصفه الممثل الأكبر للثقافة اليونانية في عصره أولا ، وبوصفه شاعراً ثانياً ، أن يتولى هذا العمل .

<sup>(</sup>۱) تجد هذه الشذرات مجموعة في كتاب ت . برك : « الشعراء الفنائيون اليونانيون » ص ٤٠٥ وما يليها Th. Borgk : Poetae Lyr. graccae ، وفي شـــذرات Rose ( ص ۱۵۸۳ ، شذرة رقم ۲۲۱ وما يليها ) .

على أن الدراسة التفصيلية لتلخيص ابن سينا لكتاب الشعر لأرسطو' تكشف لناعما يلى:

(أولا): أنه حاول أن يتجاوز التلخيص المجرد وأن يجتهد. ويظهر هذا الاجتهاد فما يلي :

(۱) — إيراد بعض الشواهد من الشعر العربي . ولكنه في هذا قصر تقصيراً شديداً ، ولهذا فاق ابن رشد في هذه الناحية ؛ لأن ابن رشد بذل وسعه في التماس أوجه الشبه بين ما يورده أرسطو عن الشعر اليوناني وبين ما عسى أن يناظره في الشعر العربي ؛ وحاول تطبيق القواعد التي قعدها أرسطو على الشعر العربي ، فأكثر من الشواهد . وإن كان هذا التطبيق — والحق يقال — غير موفق في معظم الأحوال . ولكن المهم في هذا كله ، أن ابن رشد استفرغ جهده ، فكشف عن اجتهاد إن يكن حظه من الأصالة ضئيلا ، فهو اجتهاد على كل حال ؛ وللمجتهد — كما يقولون — أجران إن أصاب ، وأجر واحد إن أخطأ . وهذا كله في غير ادعاء أجوف « بابتداع كلام شديد التحصيل والتفصيل » كما زعم ابن سينا . وحتى هذه الشواهد والموازنات التي قام بها ابن سينا تقتصر على المقدمة الاستهلالية التي قدم بها لتلخيصه ، واعتمد فيها على ما عرفه من كتاب الحطابة ، وعلى ما استقر عند البلاغيين العرب في القرن الرابع وأوائل كتاب الحطابة ، وعلى ما استقر عند البلاغيين العرب في القرن الرابع وأوائل الحامس . ولهذا لا يصح أيضاً أن نقول إنها موازنات بين الشعر العربي والشعر اليوناني ، كما هي الحال في تلخيص ابن رشد .

(ب) — استشهاده فی باب المحاكاة بالصور التی یرسمها أصحاب مانی . ومعنی هذا أن المدرسة التی كونها مانی فی التصویر و تبعه علمها أصحابه من أهل مذهبه كانت معروفة عند ابن سینا . وهذا أیضاً مما یزید فی إلقاء اللوم علی ابن سینا ، لأنه شدا طرفاً من الفنون غیر الشعر ، فعرف التصویر وشاهد له نماذج بحتمل أنهاكانت ممتازة ، ما دامت تنتسب إلی مدرسة مانی .

(ج) — ذكر كليلة ودمنة مرة واحدة ، وقارن بين خرافاته والخرافات المستخدمة أساساً فى المسرحيات والقصص الشعرى الملحمى ؛ ولكنه اقتصر على مجرد الذكر ، مع أنه لو توسع فى هذه الناحية ، وخصوصاً فى باب الخرافات

الفارسية ، ولا بد أن يكون قد عرف الكثير منها في بيئته الفارسية ، وعن طريق الكتب التي مثل «هزار أفسانه». إنما هو اقتصر على القول بأن الحرافات المستخدمة في الشعر بجب أن تتجه إلى الحيال ؛ وليس الفارق بين أمثال «كليلة و دمنة » والمسرحيات أن الأول نثر ، والمسرحيات منظومة ، فان الوزن ليس هو الفارق الحقيق هنا ، حتى إنه لو نظم «كليلة و دمنة » شعراً ، لما غير هذا في حقيقته وهو أنه لا يشبه الحرافات الشعرية . وإنما الفارق هو في أن أمثال «كليلة ودمنة » إنما يتجه إلى الحرافات الشعرية تتجه إلى الحيال . والمقارنة صائبة من غير شك ؛ ولكنه لم يتوسع فيها ، ولم يفد منها ما تنطوى عليه من نتائج .

(ثانياً): انتبه إلى المعانى الرئيسية فى كتاب الشعر فأجاد تلخيصه فعرف التراجيديا تعريفاً جيداً، وإن أخذه عن نص أرسطو، ولكن تلخيصه يدل على حسن فهم، وها هو: «إن الطراغوذية هى محاكاة فعل كامل الفضيلة عالى المرتبة بقول ملائم جداً لا يختص بفضيلة فضيلة جزئية، توئثر فى الجزئيات، لا من جهة الملكة، بل من جهة الفعل، محاكاة تنفعل لها الأنفس برحمة وتقوى» وبين أن هذه المحاكاة إنما تكون للأفعال، لا للمعانى المحردة الكلية؛ لأن الأفعال هى وحدها التي تنطوى على تخيل وتقبل أن يفعل فيها التخييل والمحاكاة ؛ أما «الفضائل والملكات»، وهى المعانى المحردة، فأنها «بعيدة عن التخيل». ثم أجاد فى بيان أقسامها، وعبر عنها دائماً باللفظ اليونانى: طراغوذيا، مما يستبعد ثم أجاد فى بيان أقسامها، وعبر عنها دائماً باللفظ اليونانى: طراغوذيا، مما يستبعد فى أول ترجمته، وهذا قد يدل أيضاً على تنبه ابن سينا لبعد ترجمة لفظ «طراغوديا» بلفظ: «المدح». وهذا قد يدل أيضاً على تنبه ابن سينا لبعد ترجمة لفظ «طراغوديا» بلفظ: «المدح». وهذا قد محنة عظيمة تضاف إلى مآثر ابن سينا.

كذلك أجاد فى فهم المحاكاة ومداها ، ولاحظ ملاحظات قيمة تدل على أنه أجاد الفهم .

(ثالثاً): ومأثرة أخرى لابن سينا فى فهمه لكتاب « الشعر » لأرسطو هى أنه تنبه إلى الفارق الأكبر بين الشعر العربى والشعر اليونانى ، وهو أن الأخبر يبحث فى الأفعال والأخلاق Caractères ؛ بينما الشعر العربى يدور حول الوصف للموضوعات أو الانفعالات . وقد كرر هذا المعنى مراراً عدة فى باب

الطراغوديا ، وباب المحاكاة ؛ ولم يمل من توكيده ، مما يدل على أنه أصاب عين الحقيقة فى هذه المسألة التى لاتزال تند عن أذهان بعض النقاد العرب المعاصرين ، أو بالأحرى من يتصدون ادعاءاً للنقد فى العالم العربى اليوم .

ولو وجد الناقد العربى الحاذق في القرن الحامس الهجرى وما تلاه ، لاقتنص من ابن سينا هذا الفارق ولراح يستنبطكل مدلولاته ، ولأحدث ثورة في النقد عند العرب . لكن متى وجد الناقد في الأدب العربي . . إن جميع من تصدوا للنقد في الأدب العربي منذ نشأته حتى العصر الحديث لم يكونوا إلا لغويين سطحيين ، لم يعرفوا من الشعر إلا أنه كلام موزون مقهى ؛ وحتى الوزن والقافية لم يبحثوا فيها محتاً جدياً ، فاقتصروا على أنه «كلام » ، « والكلام » لغة ، فالنقد نقد لغوى . وكانت نتيجة هذا التصور الكاذب أن تولى النقد غير أهله ، وأن استحال الأدب العربي إلى الحال التي سار عليها في تطوره ، إن جاز لنا أن تحدث عن تطور .

والحق أن ابن سينا فى باب مقدمات الطراغوديا وفى باب المحاكاة وفى باب الإيقاع قد قدم صورة واضحة المعالم ، كانت تنتظر عين النقاد الحذاف لتوئى نمارها فى فهم معنى الشعر أولا ، ثم فى ابتكار أنواع فريدة جديدة .

والشيء الموئم حقاً هو أن الشعر قد دخل منذ البداية في باب علوم العربية لأنه كان يدرس لاستخلاص الشواهد النحوية والصرفية واللغوية ، فوجدت هوة هائلة بين علماء العربية وبين علماء الثقافة الإنسانية ؛ فلم يتوقع لغوى — وماكان أشد غرورهم وتبجحهم بالدعوى — أن يتلقى درساً من فيلسوف أو رجل مشتغل بالفلسفة وعلوم الأوائل . وإن المناظرة التي زعم أبوحيان التوحيدي (۱) وقوعها أبين أبي سعيد السيرافي وبين أبي بشر مي بن يونس ، بين ذلك اللغوى القح وبين هذا المثقف بعلوم الأوائل — نقول إن هذه المناظرة لحير دليل على العقلية السائدة في ذلك العصر ، أي في القرن الرابع الهجرى : هوة لا يمكن عبورها بين علماء العربية وعلماء العلوم اليونانية ، وادعاء وقح من جانب الأولين ، وانصراف من جانب الآخرين عن الدعوة لمذهبم وأفكارهم ونزعاتهم .

<sup>(</sup>١) أوردها في « الامتاع والمؤانسة » ج١ ، القاهرة سنة ١٩٣٩ ص ٠٠٠ س .

(رابعاً): ولتلخيص ابن سينا فضل آخر فى بيان مدى نفوذ العـــلوم اليونانية والثقافة اليونانية فى العالم العربى. فقد تكلم عن أقسام للشعر اليونانى لاتوجد فى كتاب « الشعر » لأرسطو. ونرجح نحن أنه قد استقى معلوماته هاهنا من أحد المصادر التالية ، أو منها مجتمعة :

(۱) كتب في الموسيقي اليونانية . و نحن نعلم مدى اهتمام ابن سينا بالموسيقي . (ب) بقية كتب أرسطو في فنون الشعر . فنحن نعلم أن كتاب أرسطو بهرون بقون تعلم أن كتاب أرسطو بهرون بهرون بهرون بهرون بهرون بهرون بهرون بهرون بهرون الفهارس في الفهارس في و الكتاب الوحيد الذي كتبه في فن الشعر . بل تذكر لنا الفهارس فهروس في وفهرس بطليموس الغريب) أسماء قرابة خمسة عشر كتاباً كتبها أرسطو في الشعر ، وإن لم يبق لدينا منها إلا شذرات قليلة جمعها روزن (۱) في « أرسطو المنحول » ، (ليبتسج سنة ١٨٦٣) . وفي الجزء الحامس من نشرة بكر (ص ١٤٨٥ وما يليها . برلين سنة ١٨٧٠) .

(ج) مباحث في الشعر اليوناني عرفها العرب إما من خلال كتب تاريخية، أو عرفت مباشرة من مصادرها ، خصوصاً بما كتبته مدرسة الإسكندرية . ونحن نرجح أن انتقال التراث اليوناني « من الإسكندرية إلى بغداد (٢٠) » لم يقتصر على كتب الطب والفلسفة ، بل لابد أن يكون قد شمل أيضاً بعض كتب النحويين للإفادة منها في دراسة اللغة اليونانية ، وهي بطبعها لابد قد اشتملت على مباحث في فن الشعر ، أعنى خصوصاً في العروض والقوافي . وابن العبرى يروى لنا أن إلياذة هوميروس قد ترجمت إلى اللغة السريانية . ولعل الاكتشافات الحديدة في ميدان الثقافة السريانية في القرون من السادس إلى العاشر أن تزيدنا بياناً في هذا الباب ، لأننا نعتقد أن الأدب اليوناني كان معرو فاً جيداً لديهم ، أعنى لدى السريان ؛ وهذا من شأنه أن ييسر نقل آثار الأدب اليوناني إلى العربية ، خصوصاً وأن التعلل بأن العرب لم يترجم لهم إلا ما كانوا في حاجة عملية إليه ،

<sup>(</sup>۱) راجع: Rose: Aristoteles pseudepigraphus. Leipzig, 1863 محيتسى: Heitz: Die verlorene Schriften ۱۸۶ سنة ه ۱۸۹ des Aristol.

<sup>(</sup>٢) راجع كتابنا: « التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية » الفصل الثاني ، القاهرة ص ٢١ سنة ١٩٤٦ .

هذا التعلل إن صح فيما يتصل بالقرنين الثانى والثالث ، فانه لا يصح بالنسبة إلى القرن الرابع ، حيث فرغ المترجمون من قبل من ترجمة المؤلفات ذوات الفائدة العملية أو النظرية الملحة ، فأمكنهم أن يفرغوا للآثار المترفة ، أعنى الآثار الأدبية .

وهذا يفيدنا أيضاً في استبعاد حجة قد يتذرع بها المدافعون عن ابن سينا ممن يريدون تبرير موقفه بأى ثمن ، وتلك الحجة هي أن يقولوا إن مجرد القواعد وللباحث النقدية التي عرضها أرسطو في كتاب « الشعر » ما كانت تكفي مطلقاً لإثارة حماسة ابن سينا ، بل ولا لإثارة حب استطلاعه لمعرفة الأدب اليوناني ، وبالتالي للإعجاب به ، ومن ثم إلى حث قومه على الاقتداء والمحاكاة لما أبدعت يونان في الأدب. ولو شاهد — هكذا سيقولون — نماذج من هذا الأدب المسرحي الذي مجده أرسطو ، إذن لكان قد انفعل به وتحمس له . فهذه الحجة في نظرنا داحضة هي الأخرى لعدة أسباب : ( أولها ) أن العناية التي حظيت بها مؤلفات أرسطو كانت كافية لدفع ابن سينا وأمثاله إلى استقصاء الآساس التي أقام عليها أرسطو نظرياته في الفن ، خصوصاً وأرسطو يتخذ شواهده من الأدب اليوناني ويتكيء عليها في كل خطوات تحليله ، فيذكر سوفوكليس (١) ، وخصوصاً منه مسرحية « أوديب(٢) ملكاً » ، ويوربيدس (٣) ، وخصوصاً منه مسرحية « أوديب(٢) ملكاً » ، ويوربيدس (٣) ، وخصوصاً منه مسرحية « أوديب(٢) » ؛ وقبل هذا كله يمجد سيد الشعراء هوميروس فيذكره في ثلاثة عشر موضعاً . فهل لم يكن هذا كله كافياً لإثارة استطلاع ابن سينا فيذكره في ثلاثة عشر موضعاً . فهل لم يكن هذا كله كافياً لإثارة استطلاع ابن سينا فيذكره في ثلاثة عشر موضعاً . فهل لم يكن هذا كله كافياً لإثارة استطلاع ابن سينا

<sup>(</sup>۱) راجع کتاب «الشعر» لأرسطر: ف ۳ ص ۱{{۸ س ۲۲ ؛ ف } ص ۱{{۹ س ۱۸ ؛ ف ۱۸ ص۱۹۵۱ س ۲۷ ؛ ف ۲۵ ص ۱{٦٠ ر س ۳۲ .

<sup>(</sup>۲) « الشعر » لأرسطو : ف ۱۱ ص ۱۶۵۲ س ۲۰ وما يليه ؛ ف ۱۱ ص ۱۶۵۳ ب س ٦ ؛ ف ۱۰ ص ۱۶۵۲بس ٨؛ف ١٦ص٥٥٠ س ۱۸ ؛ ف ۲۶ ص ۱۶٦۰ س ۳۱ ؛ ف ۲۲ ص ۱۶۲۲ ب س ۲ ۰

<sup>(</sup>۳) ف ۱۳ ص ۱۶۵۳ س ۲۲ ، س ۲۸ ؛ ف ۱۸ ص ۱۶۵۳ س ۲۷ ؛ ف ۲۵ ص ۱۶٦۰ ب ۲۳ .

<sup>(</sup>٤) ف ١١ ص ١٤٥٢ ب س ٦؛ ف ١٤ ص ١٤٥٤ س ٧ ؛ ف ١٦ ص ١٤٥٤ ب س ٢١ ؛ ص ١٤٥٥ س ١٩ ؛ ف ١٧ ص ١٤٥٥ ب س ٣ .

لمعرفة الأدب اليوناني حتى يزداد فهماً لما يقوله أرسطو في كتاب « الشعر » ؟ . (ثانياً ) كان العالمون باليونانية من المشتغلين بالترجمة ومن رجال الدين في الأديرة لا يزالون بمارسون نشاطهم الفكرى ؛ فكان في وسعه أن يلجأ إليهم – وهو الوزير ذو النفوذ والسلطان – ومحملهم على ترجمة هذه الآثار إلى العربية حتى يستوعها ؛ خصوصاً والمسرحيات لا تفقد الكثير من روعها – مخلاف الشعر الغنائي – إذا ترجمت إلى لغة أخرى . فعظم الأدباء الأوربيين في العصر الحديث يعتمدون على ترجمات هذه المسرحيات اليونانية إلى لغاتهم الحديثة ؛ ومع ذلك يتأثرون بها كل التأثر ، لأن المسرحية كما قلنا لا تعتمد كثيراً على اللغة التي كتبت بها. فتقصير ابن سينا هاهنا لا ينهض لتبريره أي اعتذار . وهكذا ننهي أيضاً إلى نتيجة سلبية في شأن تلخيص ابن سينا ، حتى فيما أفادنا إياه من بيان لمدى انتشار الثقافة اليونانية بفر وعها المختلفة في العالم الإسلامي إبان ذلك العصر .

تلك ملاحظتنا على تلخيص ابن سينا لكتاب « الشعر » لأرسطو : قد تكون فيها قسوة ، ولكنها قسوة المتألم لما ترتب على تقصير ابن سينا من نتائج وخيمة العواقب فى تطور الأدب العربي بخاصة ، والثقافة العربية عامة ؛ وقد تكون فيها مرارة ، ولكنها مرارة خيبة المترجى من وراء كتاب الشعر لأرسطو أخطر ثورة فى تطورنا الروحى من حيث الفن ، ثورة لوتمت لأضحى للأدب العربي مكان الصدارة بين الآداب العالمية ، ولتجددت جميع قوانا الروحية ، ولظفرنا بتلك النزعة الإنسانية الحالدة التي لولاها وبغيرها لما أمكن أى أدب أن يكون إنسانياً ، إنسانياً كامل الإنسانية .

## القصيدة العينية

### للأستاذ عادل الغضيان

ورقاء يا صـنو المـلائك رجعي وتخايلي بالأحملين عقسيرة قال الرئيس (١) وقال عنك سليفه (٢) فأذاقها الرحمن سوط عذابه جســـد بــــراه الله سحناً للتي نزلته فافتقدت به آی الحجی فاذا بكيت فمن أسى وتوجـــع حاشا فا خلق الإله عباده الله خصــك بالحمال مـــلألئاً خلقا معاً وبدا كمالك فهمــــا

ورمى ســا فى حالكات الأربع أثمت فعاشت في خراب بلقع وأحالها النسيان وجهه مقنع وإذا حننت فمن جـــوى وتفجع مزقاً (٢) وسيواها بكف مرقع في الريش منك وفي الصداح الأبرع يزجى الدليل على كمال المبـــدع

نغم الهـــوى وبحمد ربك فاسحعي

تسي وثوب بالحمال مرصيع

مخـــلوقة أثمت ولم تتـــــورع

ملكوت أبــــرار وجنة خشـــع مجلوة بسنى الإله الأسطع وصـــبا إلى عرش العـــلى الأرفع نار الحجيم من النعيم الممسرع سحناء في ظلمات ليل أســفع ومصفدين بكل أرقم مسوجع عن نبعه الفياض رب المنبع أن يصنع الإنسان أحمل مصنع

سبحان من بدع السهاء وشهدها وأحاط قائم عرشه بملائك نثروا على درج الحنان أشـــعة حتى ارتدى بالكبرياء زعيمهم فكبا وطغمته العصــــاة وأبدلوا كانوا النجوم النيرات فأصبحوا متقلبن على مجـــامر إثمهــــم أغضى عن الملأ الأثيم وشـــاقه

 <sup>(</sup>١) الرئيس: هو الشيخ الرئيس ابن سينا.
 (٢) سليفه: المتقدم عنه، وتلك إشارة إلى أفلاطون.

<sup>(</sup>٣) مزقاً جمع مزقة وهي القطعة من الثوب ونحوه .

كملت وبث الروح بىن الأضلع بشر سوى بالهاء موشع وجرى بأجنح روحــــه المترفع خـــدم تلى ما يقول ويدعى فغــوی وقال أنال کل ممنع صــوت بجلجل بالرعود مروع بالحلد والنعمى دعوتك فاسمع واسكن بواد بالمسدامع مترع واظفر نخبزك ناضحاً بالأدمع وملأت كأسك بالأذى فتجرع فلسوف يرميك الححيم بأفظع من أنبيائى المرســــلــن وتبعى وإذا ضللت خسرت أطيب مربع فيه إلى أبد الأبيد وترتع

نبتت على دمن الزمان المهجع<sup>(۱)</sup>

وسرت بأجنحة الرياح الأربع

تبكى على وطن أعــز مضيــع

حتى تعـود إلى حمــاها الأمنع

فى فنهـــا وختامها والمطـــلع

كالشمس في الكون البديع الأسنع

وبحفه بضيائه المتفرع

جبل التراب وقدد منه أضلعاً حتى إذا نفض اليدين رنـــا إلى سطع الحمال بكل جـــارحة به فأحله بالصحدر من فردوسه . يهي ويأمر والعـــوالم كلها يقتات من ثمــر الجنان ويستقى أغــواه إبليس وأوغـر صـدره ناداه من عالى الذرى يا كافـــرأ اغرب عن الفردوس واضرب في اللوي وانصب وشق الصخر واستجد الثرى بدلت بالسيعد الشقاء فعش به هذا قصاصك في الحياة فان تمت لكن سأهديك السبيل بصفوة فاذا اهتديت فجنتي لك مربع فردوسك المفقود فاكسبه تقم

أسطورة النفس الأثيمة قصـــة أيام يرتع بالجهالة أهلله أوجي لهما بوذا فسمارت في القرى وروت لهــا أن النفوس ظعـــائن تلك الرواية رمز قصـــة آدم النفس في البدن المرقيرق بالسني كل بصـــاحبه يبث وقيـــده

<sup>(</sup>١) المهجم : الغافل .

تنمو وآلها وتدرج في الحمى وهبته سفراً أبيض الصفحات ما تقنوه بكر سلافة لم تمترج ولو أن بالتذكار إدراك المني إن النفوس هي الكواكب بعضها متميزات بالفضائل والحدي عاشت تكفر عن جريرة آدم غيو من الدنيا سعير شقائها سبحانك اللهم أنت المتدا

قدماً وتكبر في حجى مترعرع تكتبه فيه يد المدارك يطبع بعصارة الذكرى ولم تتشعشع ساويت بين أخى الحجى والأرقع باهى الضياء وبعضها لم يلمع مترجحات بالفصواد الأروع فكأنها قرب(۱) الشفيع الأشفع في يوم تهجرها بطرف مودع والمنتهى للعصابديك الخضع

\* \* \*

فانشر حلاك بعيد أروع أصمع لرئيس كل مــرز متضــلع مل العيون به ومل المسمع للعلم تروى كل وارد مشرع للرافعين لواء هيذا المحميع شيخ رئيس في المعارف ألمعي يعبق حمانا بالشذا المتضوع أغلى الودائع عند أوفى مـــودع للنيل تزخـــر بالوداد المونع شطرين ما اختلفا مسافة إصبع وأعـــود منك وحب بغداد معى حدق المها والسحر في المتربع عبر العصــور بسؤدد لم نخــلع نور الهددي للمدلجين الظام للفكر واسم للفخار المفرع للعبقـــرية والبيــان الممتع

يا شعر هذا عيد أروع أصمع سموه بالشيخ الرئيس وإنه ملأت مآثره الزمــان ولم تـــزل وفيت قسطك للرئيس فوفه النابغين النامين وكلهم واهزج براعي الحفل وانشر فضله واذكر لدجلة والفسرات جوانحسا إنا تقاسمنا المحبة بيننا بغــداد جئت إليك محــدوني الهوى بلد الهـــوى والشعر نم علىهمــــا ومدينة الحسب العريق تسربلت ومنـــارة للعلم بث شعاعهـــا بغداد سحر للفؤاد ونشهوة وطن الملوك الحسالدين ومنزل

<sup>(</sup>١) القرب : جم قربة ما يتقرب به إلى الله تعالى .

وعلى هــواها صبوتي وتشيعي. هي مرتجي قلب محبك مولع بروائع من سحــــرك المتنوع فها اســـتلام العـابد المتخشع سيعا وأين روى الحديث الأصمعي كان ابن هانى يستظل ويرتعي قصر الرشيد عسى بجنن تطلعي صــــيد وأفق للنجــــوم الطلع والغرب طفلا في كفالة مرضع وثوى الفخار بركنها المتصدع نبني الطريف على التليــــد الأتلع حتى يؤوب بعـــزه المــــترجع ويرد للســـارين آية يوشـــــع عدد السلامة لا قذائف مدفع شيم الحـــوارح أو خلائق أسبع العرش عرشك فاعله وتربع

أنا من وقفت على علاها مقـــولى بغداد أسعدني الزمان بزورة أقبـــلت أمتع ناظــــرى ومهجني وأطوف بالآثار أستلم الصموى وأقول أين الموصــــلى ومعبـــد وأطـالع الدارات أسـألهن عن هل كان غير عــرينة لضــياغم في حين كان الشرق ظـــــــر حضـــارة سَرَر من الحد الأثيل تصدعت هي خطوة للشرق ما إن مخطها ويشمسيد للإنسان أروقة العملي وبحطم الذر الدقيق محيله ويسود بالروح الطباع وإن تكن ويصيح للدنيا تقـــول هنيئة:



# موســــيقى ابن ســـــينا للأحناذ زكربا بوسف

#### سيداتي وسادتي :

قد يعجب الكثيرون حين يعلمون أن ابن سينا كان من كبار علماء الموسيقي في عصره . . ؛ غير أن ذلك هو الواقع فان مدى النشاط الفكرى لهذا الفيلسوف العظيم لم يقتصر على ناحية واحدة من العلم فحسب ، بل شمل شي نواحي المعرفة وبضمنها الموسيقي .

كانت الموسيقى فى تلك العصور العربية الزاهرة – أعنى قبل ألف من السنين – فناً معتبراً ، احترفه الكثيرون فسموا به قدراً ، وحظى المحيدون مهم بكل تقدير ورعاية واحترام ، واتخذه الفضلاء والأمراء وحتى بعض الحلفاء هواية مفضلة . وكانت – أى الموسيقى – علماً ذا شأن ، لذا عنى به علماء العرب والمسلمين وفلاسفتهم عنايتهم بالعلوم الأخرى فأوسعوه دراسة ومحثاً ، وصنفوا به أنفس التصانيف ، ومن أولئك المصنفين الكندى وبنو موسى والرازى والفارابي والحوارزي وإخوان الصفا وغيرهم ، وإن ما انتهى إلينا من هذه التصانيف دليل على ما بلغه أولئك العلماء فى هذه الناحية الثقافية .

فلا عجب إذن أن يصيب الموسيقى من عناية ابن سينا الشئ الكثير، وهو الذي يعتبرها قسما أصلياً من أقسام الحكمة الرياضية الأربعة (١) فيضعها بجانب علم العدد وعلم الهندسة وعلم الهيئة، ولا عجب أن تكون مؤلفاته الموسيقية عميقة كأكثر ما جادت به عبقريته الفذة الني أغدق الله عليها المواهب بسخاء.

ألف ابن سينا في الموسيقي ثلاثة كتب : - اثنين منها باللغة العربية والثالث باللغة الفارسية ، وأكبر هذه الكتب وأوسعها بحثاً هو قسم الموسيقي من

<sup>(</sup>١) تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات. طبعة القسطنطينية سنة ١٢٩٨ هـ ص ٧٦٠

موسوعته المسهاة «كتاب الشفاء» ، وهذا القسم يتألف من نحو عشرين ألف كلمة . أما الثانى فهو قسم الموسيقي من كتاب «النجاة» ، ومادته الموسيقية خلاصة ما جاء فى موسيقى الشفاء ، ويتألف مما يقرب من ثلاثة آلاف كلمة . وأما الكتاب الفارسي واسمه «دانش نامة» فيحتوى على ما احتوى عليه الجزء الموسيقى من كتاب النجاة (١) .

ومن حسن الحظ أن هذه الكتب الثلاثة قد وصلت إلينا بعض نسخها الخطية . وقد طبع قسم الموسيقي من كتاب النجاة في حيدر أباد بالهند ضمن مجموعة رسائل للشيخ الرئيس ، كما نشره بصورة مستقلة عن نسخة أكسفورد الخطية مع ترجمته إلى الألمانية الدكتور محمود أحمد الحفني وطبعه في برلين سنة ١٩٣١م . وإننا إذ نجل الدكتور الحفني ونقدر مجهوده في نشر مثل هذه الآثار الموسيقية النفيسة ، نعتب عليه لأنه نشر المتن العربي كما هو دون شروح وتعليقات فكان عدد صفحاته « ١٥ » بينما خص الترجمة الألمانية فقط بهذه الشروح والتعليقات فجاءت «٧٩» صفحة وبهذا حرم قراء العربية من هذه المعلومات والتتبعات التي نحن أحوج إلى معرفتها لموسيقانا من الألمان .

أما الكتاب الفارسي « دانش نامة » فمنه نسختان خطيتان في المتحف البريطاني بلندن (۲) ، وقد طبعت بعض أقسامه في إيران بينما القسم الحاص بالموسيقي لم يطبع بعد .

وأخبرنا ابن أبي أصيبعة أن لابن سينا كتاباً آخر في الموسيقي يدعي «المدخل إلى صناعة الموسيقي » وأن موضوعه نختلف عما جاء في كتاب النجاة . وأشار ابن سينا في موسيقي الشفاء إلى كتابين آخرين يوضحان بعض الأمور الموسيقية هما «كتاب البرهان (٢) » و «كتاب اللواحق (١) » . إلا أن هذه الكتب الثلاثة قد ضاعت مع الأسف .

<sup>(</sup>١) ويقال ان الجوزجاني تلميذ ابن سينا هو الذي كتب هذا القسم بعد وفاة الشيخ الرئيس ·

Ms. Add. 16659. fols. 333—337v & Ms. Or. 2361 fols. 157—161v. ( )

<sup>(</sup>٣) موسيق الشفاء نسخة المكتب الهندى بلندن ورقة رقم ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ورقة ١٥٨ و ١٧٤ .

أما قسم الموسيق من كتاب الشفاء فانه يحوى أهم الأبحاث الموسيقية وأوسعها لابن سينا ، ويعتبر بحق من أنفس المراجع للموسيق العربية القديمة ، وهو ما زال مخطوطاً لم يطبع بعد وعلى ما أعلم إن تسع نسخ من هذا القسم الموسيقي قد انتهت إلينا موزعة بين مختلف خزائن الكتب العامة في العالم وهذه النسخ :— اثنتان منها في خزانة كتب بودليان في اكسفورد (۱) وواحدة في المكتب الهندى بلندن (۲) وأخرى في جامعة ليدن بهولندة ( $^{(7)}$ ) ، ونسخة في خزانة كتب جون رايلندز بمانشستر ( $^{(3)}$ ) ، ونسختان بدار الكتب المصرية بالقاهرة ( $^{(6)}$ ) وأخرى في خزانة كتب الحامع الأزهر بمصر ( $^{(7)}$ ) وتاسعة في مكتبة الحمعية الملكية الاسيوية بلندن ( $^{(7)}$ ).

وقد استطعت الحصول على صور « فوتوساتية » لهذه النسخ المذكورة وقابلت فيا بينها فتبين إلى أنها كاملة النص ما عدا اختلافات طفيفة . غير أن نسخة الحمعية الملكية الآسيوية – ما أرسلته لى الجمعية – لا يحتوى إلا على الثلث الأخر من البحث تقريباً .

وقد نوه الأب قنواتى فى كتابه «مؤلفات ابن سينا » بجملة نسخ أخرى من كتاب الشفاء قد تفرق شملها فى عدة خزائن ، يحتوى بعضها قسم الموسيقى ، ولم يتعين عندنا ما إذا كان هذا القسم كاملا أم ناقصاً ، إذ لم نطلع عليه لنقول كلمتنا فه .

وأشار المستشرقان الدكتور هنرى جورج فارمر والبارون رودلف ديرلانجيه إلى وجود نسخة أخرى من موسيقى الشفاء فى خزانة كتب جامعة «أبسالة» بالسويد (٨) إلا أنه تبين أنه لاوجود لمثل هذا القسم فى أبسالة كما كتب لنا بذلك

Ms. Poc. 109 & Poc. 250 (1)

No. 378-9 (1) No. 144-5. (7) No. 1881 (7)

<sup>(</sup>٥) (١٩٤ فلسفة) و ( ٥٧٦ فلسفة ) .

<sup>(</sup>٦) راجم فهرست مكتبة الأزهر ــ بخيت

No. 58. (v)

Farmer (H.G.) The Sources of Arabian Music. Beardsen. p. 41 D'Erlanger, (A)
La Musique Arabe Vol. 2. p. 251.

مدير مكتبة الحامعة المذكورة ، فان ما يوجد هناك من الشفاء مختصر لقسم الطب فقط .

وقد ترجم البارون ديرلانجيه موسيقي الشفاء إلى الفرنسية وطبعها — دون المانس في باريس سنة ١٩٣٥م ضمن الحزء الثاني من كتابه: (La Musique Arabe) كما ترجم الدكتور فارمر فصل العود منها إلى الانكليزية ونشره — مع المانس — في الحزء الثاني من كتابه (Studies in Oriental Instruments)

\* \* \* \*

عالج ابن سينا في مؤلفاته الموسيقية كل ما يتعلق بالموسيقي العربية ، موضحاً فلسفته الخاصة في نشأة الموسيقي و ماهيتها ، المتفق والمتنافر من الأصوات ، الأجناس وأنواعها ، الإيقاعات ، الشعر وأوزانه ، تأليف الألحان ، والآلات الموسيقية ، كل ذلك بأسلوب علمي رصين لا تطويل فيه ولا تكرار ، يوضح كل أمر بالبراهين ويعزز آراءه بالأدلة المنطقية ، فتراه لايقف في أبحاثه الموسيقية عند النواحي الفيزيائية والرياضية وحدها بل يتعداها إلى الفلسفة وعلم النفس ، وهو في كل ذلك يقف من الآراء والنظريات التي جاء بها من سبقه من الأقدمين موقف المفسر المنتقد الدي يرى أنها في حاجة لزيادة وتنقيح .

ويتضح لنا هذا بجلاء فى الأسطر الأولى التى افتتح بها مقدمة بحث لموسيقى فى الشفاء حيث يقول: « وقد حان لنا أن نختم الجزء الرياضى من الفلسفة بايراد جوامع علم الموسيقى مقتصرين من علمه على ما هو ذاتى منه ومتفرع على مباديه وأصوله غير مطولين أياه بأصول عددية وفروع حسابية من حقها أن يفطن إليها من صناعة العدد نصاً فيا يورد أو تخريجاً على ما يسرد ولا ملتفتين إلى محاكيات الأشكال السمائية والأخلاق النفسانية لنسب الأبعاد الموسيقية فان ذلك من سنة الذين لم يتميز لهم العلوم بعضها عن بعض ولاانفصلت عندهم ما بالذات وما بالعرض قوم قدمت فلسفتهم وورثت غير ملخصة فاقتدى بهم المقصرون ممن أدرك الفلسفة المهذبة ولحق التفصيل المحقق ... وقد جهدنا وسعنا أن نلحظ الحق نفسه وأن لا نجيب دواعى العادات ما أمكننا ووفقنا له ...(١)».

<sup>(</sup>۱) موسيق الشفاء من نسخة الهندى ورقة ۱۵۳.

من هذا يتبين أن ابن سينا لم يكن راضياً عن الفلسفة القديمة فيما نحص الموسيقى تلك الفلسفة التى تعترف بعلاقة الموسيقى بعلم الفلك ، وتقول إن للأفلاك نغات ، ولحركات الأفلاك نغات ، وغير ذلك مما نقرأه فى رسائل إخوان الصفا، الذين ساروا فى فلسفتهم على نهج القدماء فيما يخص الموسيقى .

وينتقل ابن سينا بعد هذا مبيناً رأيه فى نشأة الموسيقى وماهيتها فيأتى بفلسفة جديدة – لا أعلم إن كان أحداً قبله قد جاء بها – ، فيرى أن الله مدبر الكون كانت الحيوانات تعيش متباعدة عن بعضها بصورة منفردة، وأن الغرض المذكور بحوجها إلى التقارب ، فان الطبيعة قد منحتها الصوت تستعمله كوسيلة يستدعي به الفرد منها الآخر . وفي أحوال أخرى فان صغار الحيوانات التي لا تقوى على محافظة نفسها ، تستخدم الصوت للاستغاثة بأمها وأعوانها لمحافظتها من آفة أو خطر . أما الإنسان الذي يعيش مجتمعاً مع أفراد جنسه فان الضرورة تلجئه إلى أن يعبر عما يدور في نفسه إلى الغبر ، ولهذا اتخذ له التصويت الطبيعي وسيلة لهذا التعبير ، ثم جعل له منه لغة اصطلاحية لتطابق أغراضه المختلفة التي لا تقع تحت حصر . وهذا التصويت على الطريقة الاصطلاحية تلبسه الطبيعة هيئات محتلفة من خفض صوت عند الضعف والتوسل ، ومن رفع وعجلة عند التهديد ، وإظهار القوة وغير ذلك ، لكي يكون التعبير المقصُّود أكمل وأوفى ِ تأثيراً في النفس . أما تأليف الأصوات فما هو إلا محاكاة لهذه الهيئات الشعورية المختلفة التي تتمثل في النفس فتتأثر لها . فاذا ما أزين تأليف الأصوات هذا بالنظام الموسيقي حصلت اللذة في النفس ، لأن سبب اللذة هو الشعور بالمنتظم ».

ومن هذا يتضح أن ما ذهب إليه أعظم فلاسفة الغرب أمثال « داروين » الذي يدمج الموسيقي في نظرية التطور ويعتبرها وسيلة من وسائل حفظ النوع ، وما ذهب إليه « جان جاك روسو » ومن بعده « هربرت سبنسر » من القول بأن الموسيقي هي لغة مدنية ذات تأثير خاص ، كان ابن سينا قد سبقهم إلى ذلك بعدة قرون .

وبعد هذه المقدمة الفلسفية من كتاب الشفاء ، ينتقل ابن سينا إلى صميم الموضوع فيتناول المتفق والمتنافر من الأصوات ويبحثها بأساوبه العلمى العميق ، فيوضح ذلك أكثر مما وضحه أرسطو والفارابي كما يقول البارون دير لانيجه (١). سيداتي وسادتي :

إن موضوع اتفاق النغات وتنافرها عند سماعها متتالية، أو آنية في وقت واحد، من أعقد المسائل التي يتعرض لها علم الصوت وعلماء النفس والفلاسفة، إذ أن ميزان هذا التوافق والتنافر – بالحقيقة – ليس إلا الاحساس الشخصي والذوق. ولما كانت الأذواق غير ثابتة على حال واحدة ، بل تختلف باختلاف البيئات والأزمنة ، فان موضوع الأصوات المتفقة والمتنافرة من ناحية التأليف الموسيقي لم يستقر على نظام ثابت. ولهذا فان الممالك القديمة قالت: إن صوت الحواب هو خير النغات توافقاً مع القرار ، بينا يميل العرب في العصور الوسطى الم الحمع بين الصوت وخامسه ورابعه كما بين ذلك ابن سينا ، ثم نرى هذا الرأى يتغير في أوروبا في القرن الثاني عشر للميلاد إذ يقرر « فرانكو الكولوني » الرأى يتغير في أحلى النغات ، ونجد بعد ذلك كثيراً من أعلام الموسيقي الغربية الحديثة بمياون في تآليفهم الموسيقية إلى ناحية الأصوات التي تعتبر غير متفقة . الخلك عنى الفلاسفة وعلماء الموسيقي منذ القدم بتعليل أسباب الاتفاق والتنافر هذا ، واختلفوا في هذا الشأن .

يقول «ليبنتس» (Leibnitz) أحد أعلام فلاسفة العصر الحديث إن الاتفاق والتنافر سببه قبول الإنسان للنسب البسيطة لذبذبات الأصوات قبولا غبر إدارى .

ويقول «هولمهولتز» (Holmholtz) أكبر علماء العصر الحديث أن كل صوت يمكن التعبير عن طابعه بمجموعة من الأصوات الفرعية من السلسلة التوافقية .

وهناك نظرية المزج أو السبكية التي ترجع توافق الأصوات وتنافرها إلى درجة تفاوتها في قدرة امتزاجها وسبكيتها بعضها ببعض<sup>(٢)</sup>.

D'Erlanger, La Musique Arabe. Vol. 2. p. 261. (1)

<sup>(</sup>٢) المحلة الموسيقية للدكتور الحفني العدد ٢ ص ٦٦ والعدد ٣٧ ص ٥٠ .

ونظرية المزج هذه التى يتكلم عنها فى القرن العشرين كأحدث النظريات لم تكن مجهولة عند العرب قبل ألف عام ، فان ابن سينا قد عرف بموجها المتنافر من الأصوات بقوله: « المتنافر هو الذى لا يفضل اجتماع نغمتيه معاً أو لا ينالهما التذاذ للنفس بل تنفر منه ، والسبب فيه شق السبكية بن نغمتيه (١) ».

وقد عقد ابن سينا فصلا بعنوان «الشعر وأوزانه» (٢) ، يعتبر من أنفس ما كتب في هذا الموضوع. وابن سينا كما لا يخيي كان شاعراً مجيداً إلى كونه موسيقياً عالماً ، فهو يسبر في محثه للشعر في هذا المقال من وجهة نظر موسيقية محتة . وبعد أن يعرف الشعر بقوله: «الشعركلام مخيل مؤلف من أقوال ذوات إيقاعات متفقة متساوية متكررة على وزنها متشامة حروف الحواتيم»، ينتقل إلى القول: «أما النظر فيه من جهة ما هو كلام ولفظ فإلى اللغوى والنحوى ينتقل إلى القول: «أما النظر فيه من جهة الوزن المطلق وعلله وأسبابه فإلى الموسيقي . . . » إن مثل هذا البحث من الأهمية بمكان للموسيقي الغنائية ، وهو يساعدنا إلى حد كبير على تفهم أساليب التلحين القديمة من الناحية الإيقاعية ، كما أنه

إلى حد كبير على تفهم اساليب التلحين القديمة من الناحية الإيقاعية ، كما انه يمهد لنا طريقة جديدة لدراسة أوزان الشعر العربى التى أعتقد أن دراسها عن طريق الموسيقى تكون أبسط وأسهل بكثير من دراستها بطريقة المفاعيل .

وأخبرنا أبو منصور الحسين بن زيلة تلميذ ابن سينا أن الشيخ الرئيس كان يعين لكل وقت من أوقات الليل والنهار «جمعاً» أى مقاماً من المقامات يلائم الإنسان سماعه فيه ، ويطلب إلى الموسيقيين أن يراعوا ذلك فيقول : إن الصبح الكاذب يناسبه مقام الرهاوى ، والصبح الصادق الحسيى ، وطلوع الشمس الرست ، وقبل الظهر أبو سليق (٦) ، ونصف النهار الزنكولة ، والظهر العشاق ، وبين الصلاتين الحجاز ، والعصر العراق ، وقبل الغروب الأصفهان ، والمغرب النوا ، وبعد صلاة العشاء البزرك ، ووقت النوم المخالف (١) .

<sup>(</sup>١) الموسيق من كتاب النجاة طبعة برلين ص ٨٥.

٠(٢) موسيقي الشفاء نسخة المكتب الهندى ورقة ١٧١.

 <sup>(</sup>٣) بوسلك ، وهنا يلاحظ أن هـذه الكامة لم يأخذها العرب عن الأنراك بل إن الأتراك أخذوها عن العرب وحرفوها من (أبو سليق) إلى بوسلك بمعنى لثمة .

<sup>، (</sup>٤) الكافى فى الموسيق، مخطوط المتحف البريطاني .Or. 2361 Vol. 226v (نقلا عن فارمر) .

إن بحثاً كهذا مع طرافته وجيه كل الوجاهة ، وما أحوجنا إلى القيام بمثل هذه الدراسة فى عصر كعصرنا هذا انتشرت فيه محطات للإذاعة تقدم الموسيقى للناس فى مختلف الأوقات ، وما أحوج المسئولين عن إعداد برامج إذاعاتنا العربية أن يكونوا على علم بمثل هذا الموضوع فيوفروا علينا سماع تلك البرامج التى لا نجد فى أكثرها مع الأسف أى أثر لتفكير أو خبرة فى الإعداد .

ولعل المقالة الأخيرة من موسيقي الشفاء أهم مقالاته ، فقد حوت فصلا تحت عنوان « تأليف اللحن »(١)، جاء فيه كثير من الأمور الفنية التي يكاد ابن سينا ينفرد بذكرها، ولم يسبق لمؤلفآخر قبله أن ذكرها . فبعد أن وصف كيفية إنشاء اللحن ، والطرق المفضلة في الانتقال من مقام إلى مقام ، ومن إيقاع إلى إيقاع وغير ذلك ، ذكر لنا كيفية تزويق اللحن عند الأداء باضافة بعض الأمور إلى اللحن الأصلي ، يطلق عليها اسم « الزيادات الفاضلة » ، ويسميها في كتاب النجاة «محاسن اللحن »(٢). فيقول: « وأما التحسن فهنه ما نختص بالنغم ومنه ما يختص بالإيقاع ، والذي يختص باللحن فمنه الترعيد والتمزيج والتوصيل والتركيب » ، ويعود إلى تعريف الترعيد بقوله : « فأما الترعيد فهو أن تشغل حق زمان النغمة بنغم متوال لا يحس فصولها ويعد على النغمة الواحدة المتمنزة وتسمى الرعدة » . إن هذا التعريف ينطبق على ما يعرف باصطلاح الموسيقي الغربية بكلمة (Tremole) ، ثم يعرف التمزيج بقوله: « أن يحدث نغمة على دستان بالقبض عليه ثم يرعد الإصبع على دستان تحته وفوقه ليسمع لذلك صوراً آخر بمازج هـــذا الصـــوت » وهذا ما يعرف الآن باسم (Trill) . أما التوصيل فيقول عنه: « هو أن ينقر دستان ثم يحرك الإصبع إلى دستان فوقه أو تحته على الاتصال إرادة لأن يغبر الصوت من حدة إلى ثقل ، أو ثقل إلى حدة، تغيرا على الاتصال » وهذا هو (Glissando)

إن هذه الأمور الفنية التي نراها مستعملة الآن في الموسيقي الغربية ، لا نرى أثراً لاستعالها — ما خلا الترعيد — عند العازفين الشرقيين للموسيقي العربية

<sup>(</sup>١) موسيقى النجاة طبعة برلين والمرجع السابق ورقة ١٧٣.

<sup>(</sup> ٢ ) موسيقي الشفاء نسخة المكتب الهندي ورقة ٣٠٠٠.

اللهم إلا مؤخراً جداً عند القليل ممن درس عزف الموسيقي العربية على أساس « التكنيك » الغربي ، بينها هذه كانت مستعملة في زمن ابن سينا ، ومعرفة هذا مما يضع أمام مخيلتنا صورة لما كان عليه العازفون القدماء من مهارة وتفنن في الموسيقي العملية .

وقد عرف ابن سينا التركيب بقوله: «هو أن محدث بنقرة واحدة تستمر على وترين النغمة المطلوبة والتى معها على نسبة الذى بالأربعة أو الذى بالخمسة أو غير ذلك كأنهما يقعان فى زمان واحد. والتضعيفات وهى من جملة التركيبات إلا أنها فى الذى بالكل». فالتركيب هو إذن أداء أكثر من نغمة واحدة فى وقت واحد، وهو بهذا الاعتبار نوع من تعدد الأصوات أى «هارمونى» ، ومن هذا يستدل على أن العرب قد عرفوا «الهارمونى» فى أولى مراحله واستعملوه فى موسيقاهم العملية. ويرى الدكتور فارمر أن التركيب الذى كان ابن سينا أول مؤلف موسيقى قد ذكره ، من المرجح أن يكون الخطوة الأولى فى تعدد الأصوات فى الموسيقى قد ذكره ، من المرجح أن يكون الخطوة الأولى فى تعدد الأصوات فى الموسيقى قد ذكره ، من المرجح أن يكون الخطوة الأولى فى تعدد الأصوات فى الموسيقى "

وبعد أن يوضح ابن سينا كيفية تأليف اللحن من كافة النواحى ، أشار إلى ما يدل على أن هنالك طريقة خاصة فى تدوين الموسيقى إذ يقول : « فلنشر إلى كيفية تأليف اللحن بمثال ما ، ولنفرض إيقاعاً ، وليكن هزجاً معتبراً على هذه الصفة تن تن تنن تنن تن تن تنن تن تن تن تن و الحماعة الذى بالكل من أجناس طنينية ، ومخرجها على العود كما ستعلم بعد من سبابة الزير بالكل من أجناس طنينية ، ومخرجها على العود كما ستعلم بعد من سبابة الزير المطلق المثلث على هذه الصفة : سبابة الزير مطلق الزير بنصر المثنى ، سبابة المثنى مطلق المثنى بنصر المثلث ، سبابة المثنى مطلق المثنى ول علامة السبابة وق علامة المثنى ول علامة المثلث على عدم أن تخرج منه النغمة فيكون الإيقاع عندك محفوظاً بما كتب والنغمة محفوظة ويؤدى اللحن عليه من غير أى خلل » .

Farmer: The Arabian Influence on Musical Theory. p. 6. & Historical Facts for the Arabian Musical Influence. p. 112.

<sup>(</sup>٢) هناك اختلاف في عدد هذه النونات في النسخ الموجودة عندى .

إن هذا المثال الذي تبدو كلماته كأحاجي لغير الباحث ، يعد أقدم وثيقة حصلنا عليها للحن موسيقي مدون عند العرب . واكتشاف مثل هذا الأثر في غاية الأهمية في تاريخ الموسيقي العربية . وإننا نكون قد غمطنا حق العرب حين نقول إنهم لم يستعملوا طريقة كتابية لتدوين الموسيقي كما ذهب إلى ذلك الأستاذ «جول روانيت » عند كتابته عن الموسيقي العربية في دائرة المعارف الموسيقية الفرنسية ، وكما قال أيضاً : إن ما كتب في اللغة العربية عن الموسيقي إبتداء من القرن التاسع (للميلاد) كان شيئاً كثيراً . . . وفي كل المدونات والمؤلفات الكثيرة التي لم تنقطع حتى هذا العصر لا يوجد أثر لطريقة موسيقية كتابية (١) .

إن العرب قد عرفوا تدوين الموسيقى قبل زمن ابن سينا ، كما ذكر أبو الفرج الأصفهاني، في كتاب الأغانى بقوله: «كتب إسحق الموصلى إلى إبراهيم ابن المهدى بجنس لحن صنعه وإصبعه ومجراه وأجزاء لحنه فغناه إبراهيم من غير أن يسمعه فأدى ما صنعه » ، وخبر كهذا يوحى إلينا أن نوعاً من التدوين الموسيقى كان معروفاً عند الموسيقيين العرب منذ القرن الثانى للهجرة ، وإن كنا لا نعلم نوعية ذلك التدوين . ثم إن في «كتاب الأدوار » لصفى الدين عبد المؤمن الإرموى البغدادى – وقد عاش في أواخر العصر العباسي – أمثلة كمثال ابن سينا لألحان مدونة . ومن هذا الكتاب نسخة محفوظة في المتحف البريطاني للندن (٢)

ويشير أيضاً ابن سينا إلى التدوين الموسيقى فى محل آخر من موسيقى الشفاء بقوله: «وقد رأيت من كان يكتب الايقاع كما يسمعه أسرع ما يمكنه ، ثم بجعل مواقع الأزمنة المتسعة العظام نونات يحيط العرف(<sup>٣</sup>)بطولها ، يمد معها يده فى المشق بقدر ما عتد ، فاذا خلا به تذكر عقادير المد ومقادير الزمان »(<sup>٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الموسيقية الافرنسية . ترجمة اسكندر شلفون . القاهرة سنة ١٩٢٧ ج. ١ ص ٠٨٠

<sup>(</sup> ٢ ) أنظر تموذج التدوين الموسيقى لصفى الدين : (الموسيقى العربية) تأليف زكريا يوسف ، بعداد سنة ١٩٥١ ص ٩ .

<sup>(</sup>٣) وفي بعض النسخ العرب.

<sup>(</sup>٤) موسيقي الشفاء نسخة المكتب الهندى ورقة ٧٠٠.

إن مثال ابن سينا هذا يطلعنا على حقيقة تاريخية أخرى وهى : أن العرب عرفوا التدوين الموسيق المحـــدود الزمن (. Mensural Notatio) قبل الأوروبيين . ومن المرجح أن تكون فكرة تحديد الزمن فى التدوين الموسيقي الذى ظهر فى أوربا فى زمان « جيدواريزو » ــ الذى عاش فى القرن الحادى عشر للميلاد ــ كانت مأخوذة عن العرب .

أما حل الرموز الموسيقية للمثال المذكور فأمر ميسور، لاسيما إذا علمنا أن ابن سينا قد ذكر لنا المفتاح وهوالأبعاد التي تشد بموجبها الدساتين على مقبض العود، وعلينا إما أن نحسب قيم النغات رياضياً، أو نعمد إلى الطريقة العملية فنأخذ عوداً ونشد له دساتين حسب تلك الأبعاد فنسمع النغات التي تخرجها لنا تلك الدساتين ونمنز قيمها.

والنغات الى استعملها ابن سينا فى مثاله هذا ما هى إلا سلم موسيقى هابط على هذه الصورة : دو ٢ سى بيمول لا صول فا مى رى دو .

وقد راعينا في هذه التسمية أن مطلق البم يعادل نغمة « صول » المعتبرة عند « دوزان » الوتر الغليظ في الكمان الغربي الحالي .

أما طول النغمات الزمنية التي كانت تقدر بـ (تن تن تنن الخ . . . ) فان تن ما هي إلا نقرة ريشة على وتر العود وزمنها يساوى إلى زمن «كروش » وسكتة قدر «كروش » ، أو يساوى إلى «نوار » في الآلات الوترية ذات القوس وآلات النفخ وذلك بسرعة معتدلة .

غير أنه مما يؤسف له أن النسخ التي عندى لا تشير إلى طول كل نغمة من النغات المذكورة في المثال، وذلك من خطأ النساخ الذين لم يضعوا تحت كل نقرة النغمة التي تصيبها، كما فعل ذلك ابن سينا وأشار إليه بكل وضوح في المثال بقوله . . «وقد أثبتنا تحت كل نقرة الدستان الذي يجب أن تخرج منه النغمة».

ولهذا لا نستطيع أن نعرف كم كان نصيب كل نغمة من الطول أو القصر في لحن هذا المثال لنعرفه كما أراد ابن سينا ، وعلى كل حال فلا قيمة فنية لهذا اللحن الذي لا يزيد عن كونه مثالا ، إلا أن قيمته الأثرية كبيرة باعتباره أقدم وثيقة للحن موسيقي مدون عند العرب وصات إلينا ، وهي بهذا الاعتبار أثمن من أمثلة صفى الدين .

والباحث في موضوع « ابن سينا والموسيقي » بجد نفسه أمام سوال لا مفر منه و هو : هل كان ابن سينا بحسن الموسيقي عملياً كما كان يتقبها نظرياً ؟ .

إن الكتب التى عنيت بترجمته لا تنص على شيء من هذا ، كما نصت عن الفارابي وصفى الدين مثلا ، وبديهي أن وزيراً وعالماً كابن سينا له تلك المكانة الاجماعية لا يعقل أن يظهر عازفاً أو مغنياً ، ولكن من يقرأ موالفاته الموسيقية لا يشك مطلقاً بأنه كان عملياً أيضاً ، لأن أسلوب معالجته لموضوع الموسيقي أساوب عالم متضلع بنواحيها العملية وخبير بدقائق العزف بالآلات .

ما قولكم أيها السادة في كلام كهذا: «وقد أعان هذا السبب سبب من جهة الآلة، وهو أن الحاجة مست في تقدير النغم إلى الدساتين، واضطرت إلى أن تستعمل عليها الأصابع وعسر في ابتداء الأمر أن يحرك الكف والأصابع معاً ففرض على الكف السكون وعلى الأصابع الحركة . . . . »

وهذا: «فشد على الربع أول الدساتين منسوباً إلى الحنصر وشغلت الإبهام بالضبط وبقى للتصرف فى ما بين حدى ذلك الربع أربعة أصابع وتعذر استعال الوسطى والبنصر معاً حيث تستعمل الحنصر والسبابة فاستعملت معهما إما الوسطى دون البنصر ، وإما البنصر دون الوسطى . »

وهذا أيضاً: «وذلك في شدهم الدستان المعروف بوسطى زلزل، فبعضهم ينزله يسراً وبعضهم يصعده يسيرا، ثم لا يميزون الفرق بينهما. وأيضاً فانهم لا يفرقون بين الفضلة وبين البعد الذي بين الواسطتين فيستعملون أحدهما بدل الآخر، ولا يبعد أن يكون من أصحاب الصناعة من يدق سمعه ويفطن لهذه الفروق، ألا ترون – سيداتي وسادتي – أن أقوالا كهذه من المستحيل أن تصدر عن شخص درس الموسيقي على الورق ؟

وهناك الدليل الأكبر وهو هذا المثال اللحنى الآنف الذكر ، فهل يمكن أن يؤلف شخص لحناً ولا تكون النغات مطبوعة فى عقله ؟ وهل يتأتى مثل هذا من غير المران العملى فى الموسيقى ؟

وأيضاً وصفه للترعيد والتمزيج والتوصيل ، هذه الأمور العلمية البحتة ؟ من يدرى ؟ ألا يجوز أن تكون هذه من إبداعه ؟ ويكون بهذا قد أحدث في زمانه انقلاباً في « التكنيك » للعود كما أحدث « باجانيني » للكمان و « ليست » للبيانو ؟. أنا أُجد نفسي مقتنعاً بأنه كان موسيقياً نظرياً وعملياً ، وأرانى فخوراً بأن أكون أول من يقول : إبن سيناكان فناناً .

هذا بعض ما سمح به الوقت لمعالجة مثل هذا الموضوع . ولاشك أنكم شعرتم الآن – مثلما شعرت أنا عندما فكرت في كتابة هذا البحث – بأنه على أن أطالع مؤلفات الموسيقيين العرب الذين سبقوا ابن سينا كالكندى والفارابي – على الأقل – إن لم أطالع مؤلفات اليونانيين كأرسطو وبطليموس وأقليدس . ولكن ما حيلتي ؟ إن هذه الكتب لا توجد في بلادي ، وهي ما زالت مخطوطات مبعثرة فوق رفوف خزائن كتب لندن ومدريد وميلانو وبرلين واستنبول ، ولم يتهيأ لى تصويرها بعد ، إذن لاستطعت ربما أن أفي – بصورة أدق – حق ابن سينا هذا الفنان الذي أشعر بأن فضله على الموسيقي كان كثيراً .

فى أثناء المناقشة التى تلت إلقاء هذا البحث تفضل حضرة العالم الفاضل السيد محمد محيط الطباطبائى المستشار الثقافى بالسفارة الإيرانية فى العراق فأفاد بأن فى إيران سبع نسخ خطية كاملة من كتاب الشفاء لابن سينا تحوى قسم الموسيقى وهى متفرقة فى خزائن الكتب التالية : —

نسختان مكتبة مشكاة بكلية الحقوق بطهران.

نسختان ممكتبة مجلس شوري ملى بطهران .

نسخة واحدة ممكتبة السباه سالار بطهران .

نسخة واحدة ممكتبة نصر الله التقوى بطهران.

نسخة واحدة بمكتبة استانة رضوية بمشهد .

وُنحن نضيف هذا الحبر إلى بحثنا شاكرين للعالم الفاضل هذه المعلومات القسمة .

### الأراجيز الطبية مما أهمله التاريخ من تراث ابن سينا للأستاذ شارل كونس

#### سيداتي سادتي:

أشكر هذه المناسبة السعيدة التي أتاحت لي شرف المشاركة في مهرجان العيد الألني للشيخ الرئيس ابن سينا ، في بغداد عاصمة ملك الرشيد ، ووارثة حضارة الرافدين ، كما أنى أشكر الحكومة العراقية لتفضلها بتوجيه دعوتها إلى لمشاهدة هذه الحفلات العلمية ، وأنوه بفضل جامعة الدول العربية ، حيما طوقتني حميلا ، وأسدت إلى معروفاً ، فدعتني لمشاركتها في أبحاث لحنتها التي أعدتها الإحياء هذه الذكرى العاطرة ، وبعث تراث ذلكم الفيلسوف الكبير .

وإنى لأشعر بالغبطة البالغة ، والشرف العظيم ، حينها أرانى واقفاً فى محتشد عربى ، يجمع جهابذة العلماء ، وأعيان الفضلاء ، من كل باحث نحرير أو شاعر بليغ ، أو كاتب مجيد، أو خطيب منطيق، وإن كانت الديار بعيدة ، والأوطان نازحة ، فان بيننا من الإعجاب بالشيخ الرئيس ، وتقدير محامده ، وعرفان مواهبه ، رحماً ماسة ، ونسباً جامعاً .

أو يختلف ماء الوصال فاونا عذب تحدر من غمام واحد أو يفترق نسب يوالف بيننا أدب أقمناه مقاماً الوالد

وإن مشاركة المعهد الفرنسي للآثار الشرقية ، في هذا المجتمع الكريم ، لتعد رمزاً صادقاً ، ودليلا ناطقاً ، على تعاون الشرق والغرب في إحياء ذكرى فيلسوف عالمي ، وطبيب طبقت شهرته الخافقين .

ولقد كانت حياة ابن سينا حياة فذة بين الفلاسفة ، ونادرة فريدة بين أقطاب العلماء ، تعددت فيه جوانب النشاط ، وتنوعت صنوف المعرفة ، فكان

فى الطب إمام عصره غير مدافع ، وفى الفلسفة نسيج وحده غير معارض ، وله فى السياسة رأى نافذ يصيب به مقطع الحق وفصل الحطاب ، وكان أيضاً شاعراً متصرفاً باللغتين الفارسية والعربية، ومعلماً انتظمت حوله حلقات الدروس، وشدت إليه الرحال ، وقصده طلاب المعرفة من كل مكان .

وقد ألقى الباحثون أضواء على تلك الحوانب المختلفة ، عدا الحانب التعليمي الطبي منها ، فانه ما زال في زاوية مهملة من زوايا التاريخ ، وإنى الآن أقصر الكلام على هذا الموضوع ، وأحاول – جهدى – أن ألتى بعض الضوء عليه ، لعلى بذلك أكون قد كشفت ناحية مهمة في حياة الشيخ الرئيس .

وابن سينا بوصفه معلماً ، اقتضى عمله شيئين مختلفين ، أولهما وضع مؤلفات جامعة أودعها آراءه الحاصة ، وآراء من سبقه من الفلاسفة والأطباء ، ضمنها ما أدخل عليها من زيادة أو تعديل . وفي هذا المضهار وضع كتاب الشفاء والنجاة والإشارات في الفلسفة ، وكتاب القانون في الطب ، كما وضع في ذلك رسائل أخرى مفصلة . وثانيهما وضع مؤلفات مدرسية ، لتيسير الحفظ وتقريب المعرفة ؛ ولهذا الغرض وضع أراجيز علمية ، إما في المنطق ، وإما في الطب .

واختيار الأراجيز لإيداع المعلومات العلمية متساوق مع الفطرة ، جار مع الطبع ، لما فى الرجز من الحرس الموسيقى ، وما يتبع ذلك من معاونة الذاكرة. على الحفظ ، وقدرتها على التذكر .

والمعروف أن أول من استعمل الرجز للغرض التعليمي هو أبان بن عبد الحميد اللاحتى المتوفى سنة مائتين ، حين نظم ترجمة كتاب كليلة ودمنة وبعض الكتب الأخرى ، المترجمة عن الفارسية ، وحين نظم أيضاً بعض أبواب الفقه تيسيراً للحفظ على صبيان البرامكة ، وتابعه ابن عبد ربه صاحب العقد الفريد المتوفى سنة ثمان وعشرين وثلثمائة ، فوضع أرجوزته المشهورة فى العروض ، وأرجوزته الثانية فى غزوات معاصره عبد الرحمن الناصر ، الحليفة الأموى بالأندلس . وقد ظل استعال الشعر التعليمي وسيلة من الوسائل المدرسية على مدى العصور المتطاولة ، ليس فى الشرق وحده ، بل إنه قد شاع فى بلاد الغرب نظم المعلومات الطبية وغيرها باللغة اللاتينية فى العصور الوسطى ، وفى اللغة الفرنسية وغيرها

من اللغات الحديثة فى العصور القريبة، والمعروف أن مدرسة سالبرن الطبية المشهورة فى إيطاليا وضعت منظومة طبية ، اتخذت أداة للحفظ والدرس فى سائر المدارس الطبية المعاصرة لها .

وابن سينا وإن كان قد سبق فى استعال هذا النوع التعليمى فى التأديب والعروض والفقه والتاريخ ، إلا أنه كان أول من اتخذه أداة للتعليم فى الطب والمنطق ، بل إنه قد استعمل بعض بحور الشعر كالكامل والطويل فى هذين الغرضين أيضاً ، وإن كان ذلك قليلا .

هذا ، والمعروف أن ابن سينا كان شاعراً ، وقصيدته العينية المشهورة دليل شاعريته الصادقة وإحساسه الدقيق ، وليس عجيباً أن يتناول ابن سينا الشاعر النظم التعليمي كمعلم وصاحب مدرسة . والرجز المزدوج في اللغة العربية أوطأ مركبا ، وأقرب منالا ، وأوسع نطاقا ، لسهولة تفاعيله ، وقرب مأخذه ، وقدرته على استيعاب صنوف العلوم المختلفة ؛ فكان عليه أن يستعمل هذه الوسيلة لنشر آرائه ، وبسط نظرياته . وكثير من شعراء العربية كان لهم في الرجز نصيب كبير من أبان بن عبد الحميد اللاحتي في العصر العباسي إلى عصرنا الحاضر ، وهذا شوقي أمير الشعراء ومطران شاعر القطرين ، كانا في الشعر الأيشق لهما غبار ، وفي الوقت ذاته فانهما قد ضربا في الأراجيز العلمية بسهم وافر ، وبلغا في تلك البابة شأواً بعيداً ، ولأولهما ديوان دول العرب وعظماء الإسلام ، ولثانهما ديوان إلى الشباب ، وكلاهما نظم من يحر الرجز .

ولم يذكر واضعو التراجم للشيخ الرئيس شيئاً من أراجيزه الطبية ، حتى ابن أبي أصيبعة نفسه أهمل ذكرها على كثرة ما ذكر من مؤلفاته ورسائله ، ولا يعنى هذا الشك في نسبة تلك الأراجيز إليه ، فالثابت حقاً أنه وضع الأرجوزة الألفية المشهورة في الطب ، وأن أبا الوليد ابن رشد الفيلسوف قد شرحها ، كما شرحها غيره من الأعلام ، على حين أنها لم تذكر في ثبت مؤلفاته .

وأغلب الظن أن موالفاته الكبيرة قد علت شهرتها ، وضاء سناها ، فأخفى ذلك موالفاته الصغيرة ، وكثيراً من رسائله النادرة ، وأن آراءه العليا فى الطب والفلسفة والمنطق قد حملت الناس فى مختلف العصور على التقليل من أهمية ما نظمه فى أراجيزه العلمية .

ومهما يكن من شيء ، فنحن الآن أمام محصول وافر من منظوماته ، حفظته دور الكتب المختلفة في أنحاء العالم ، وقد يكون هناك مقدار لم يصل إلينا بعد ، وربما تكشف عنه الأيام . وإليكم بياناً لهذه الأراجيز ، أسرده مرتباً عسب عدد أبيات كل أرجوزة ، من أكثرها إلى أدناها .

 ١ – الأرجوزة الكبرى ، وتسمى الألفية ، وإن كان عدد أبياتها ألفاً وثلثمائة وستة عشر بيتاً ومطلعها :

الطب حفظ صحيحة برء مرض من سبب فى بدن من عصرض. وفى بعض النسخ مقدمة أولها :

الحميد لله المليك الواحد رب السموات العلى الماجد

وهي مقسومة قسمين: قسم علمي وقسم عملي ، ويبتدئ أولهما بذكر الأمور الطبيعية ، ويشتمل على حميع المسائل الطبية ، مع الإبجاز الذي يقتضيه النظم بذكر الأركان ، ثم يذكر الأمزجة وتأثيرها ، ويمضى حتى ينتهى بذكر وجوه العمل عند الحكم بالأدلة .

وأما القسم العملى فيبتدئ بتقسيم العمل إلى فصلين : فصل فيما يعمل باليد ، وفصل فيما يعالج بالدواء ، ثم بمضى فى غير ذلك إلى أن ينتهى بفصل فى علاج الحلع فى العظم ، ويختم الأرجوزة بقوله :

وقد كانت هذه الأرجوزة موضوعاً لعناية كثير من الشراح ، وصل إلى علمنا منهم أبو الوليد ابن رشد ، وابن طملوس ، وأحمد بن عبد السلام الصقلى وعبد الحميد بن هبة الله المدائني ، ومحمد بن اسماعيل ، وأحمد بن محمد بن المهنأ ؛ كما أنه قد ذيل عليها موسى بنهارون بن عزرون بأرجوزة في الحميات وقد سارت شهرتها مسير الشمس ، وذاعت بين الشرق والغرب ، وترحمت مع شروحها إلى اللاتينية ، لغة العلم في العصور الوسطى ، وطبعت في أواخر القرن الحامس عشر الميلادي في البندقية . وكان المتعلمون في المدارس الطبية في أروبا محفظونها ، ويتدارسونها ، ويعدونها ضرورة علمية لا غنى عنها .

٢ – الأرجوزة التي عنوانها «في الحجربات» وعدد أبياتها مائتان واثنان وخسون بيتاً ، استهلها بقوله :

بدأت باسم الله فى النظم الحسن أذكر ما جربته طـــول الزمن وهى نصائح طبية شتى ، استخلصها من تجاربه الحاصة وختمها بقوله : هذا الذى جربته فى عمـــرى نظمته للمقتنى (فى) إثــرى ونجد فى بعض مخطوطات هذه الأرجوزة الإشارة إلى أنه نظمها قبل وفاته بأربعن يوماً .

٣ - أرجوزة فى التشريح ، عدد أبياتها مائة وثمانية وستون بيتاً ، أولها الحمد لله على تهدفي وعاصمى من أم تهدف بى وتتضمن معلومات مفصلة ، فى العظام والعضل والأعصاب والشرايين والأوردة ثم الدماغ .

إلى المجوزة في الفصول الأربعة ، وتحتوى على مائة وأربعين بيناً ، وأولها يقول راجى عفو ابن سينا ولم يسوزل بالله مستعينا يا سوائلي عن صحة الأجسود اسمع صحيح الطب بالإسوناد وموضوعها اختلاف تدبير الصحة بحسب الفصول السنوية المختلفة ، التي تؤثر في البدن ، وهذا المعنى الطبي كان يقوم به أطباء اليونان ، ولهم فيه رسائل ، زاد ابن سينا على نصائحهم كثيراً ، وتنتهى هذه الأرجوزة بقوله : فهوسكذا علمنى العلم وقال احفظ ما حكى الحكيم من علم بقوس وفضل سولط وبطليموس وفضل سولط وبطليموس ولها شرح مطول دقيق لمدين بن عبد الرحمن القوصوني الطبيب المصرى وعدد أبياتها مائة وأحد عشر بيتاً .

أولهــــا :

وبعد فالنبض دليل صادق يعرضه من الأطبا الحاذق

وآخـــــرها :

ارجوزة فی التشریح ، أصغر من سابقتها ، وتحتوی علی تسعة وثمانین بیتاً ، وأولها :

أول يـــوم تنزل الشمس الحمل فاشرب المـــاء فاتراً على عجل وموضوعها نصائح طبية متفرقة ، لا ينتظمها غرض واحد .

١٠ – أرجوزة لطيفة في وصايا أبقراط في القضايا الخمس والعشرين ،
 عدد أبياتها ثمانية وأربعون بيتاً ، وأولها :

يا رب سر لم يـــزل مخــــزوناً مكتما بين الورى مـــكنوناً وموضوعها وصف علامات الموت ونذره بكل دقة ، وآخرها :

فهذه جملة ما كان ادخر من سر بقراط الحكيم واعتبر فاحفظه إن كنت حفيظاً للحكم تكن في الطب رفيعاً كالعلم

\* \* \*

وكما كان للشيخ الرئيس أثر كبير فيمن خلفه من الفلاسفة والأطباء ، بفضل ما أذاعه في كتبه الكبيرة ، كذلك كانت طريقته في استعال الرجز كوسيلة لتعليم الطب، فقلده الكثيرون ممن جاء بعده ، ونظموا في هذا السبيل، أذكرمهم ابن عزرون في القرن الحامس، فقد ذيل الألفية بأرجوزة في الحميات. وفي القرن السابع وضع ابن المناصف أرجوزة في خلق الإنسان ، ومحمود الشيباني في الفصد ، والمفضل بن ماجد في الطب بوجه عام ، ومحمد بن عباس في الترياق . وفي القرن الثامن وضع أحمد بن حسن الحطاب أرجوزة أحمل فيها المعلومات الطبية المعروفة في عهده ، وكذلك الحضر بن على ، كما وضع لسان الدين بن الحطيب بالأندلس أرجوزتين ، إحداهما في الأغذية ، وثانيهما في الترياق . وفي القرن التاسع صنع أبو الوليد ابن الشحنة منظومة طبية شاملة ، ومحمد بن قرقاس في البلاذر . وفي القرن العاشر ألف منصور بن عبد الرحمن أرجوزة في حفظ الصحة ، ومحمد بن إبراهيم بن الحنبلي نظم كتاب برء الساعة لأبي بكر الرازي رجزا . وفي القرن الحادي عشر نظم داود الأنطاكي الضرير ألفية في الطب ، وكذلك على بن عبد الواحد السجلماسي . وفي القرن الثالث عشر نظم على بن الطحان الأزهري أرجوزة في الطب عامة .

وبعد ، فانى أعتقد أن هذه الثروة العلمية التى أخفاها الزمان طويلا ، وأهملها واضعو التراجم لابن سينا تستأهل أن تنشر ، وقد شرعت فى نشرها ، وأملى أنه بعد ذلك سيجد الدارسون فيها موضعاً للبحث ، ويلتى ضوء على هذا الحانب العظيم من تراث ابن سينا إن شهاء الله .

ويسعدنى أن أنتهز هذه الفرصة فأبين للمؤتمر الموقر ما يقوم به المعهد. العلمى الفرنسى بالقاهرة من المشاركة العملية نحو تخليد ذكرى الشيخ الرئيس. ابن ســــينا .

فقد نشر معهدنا ثلاثة كتب ؛ هي : الناحية السياسية والاجتماعية عند

ابن سينا ، للدكتور محمد يوسف موسى الأستاذ بجامعة فواد الأول بالقاهرة ، والمقدمات الفلسفية للتصوف السينوى للأستاذ لويس جارديه ، ورسالة النكت فى أحوال الشيخ ابن سينا للدكتور أحمد فواد الاهوانى الأستاذ بجامعة فواد الأول ، ويسرنى أن أقدم لكم هذه الكتب للاطلاع عليها .

وهذه الكتب الثلاثة أنموذج لما يتبعها من المنشورات التي تدور حول مؤلفات ابن سينا ، إما بنشر النصوص نشراً علمياً ــ وخاصة ما لم ينشر منها ــ و إما بدراسة آرائه وفلسفته وكتبه .

وإنى أعرض عليكم ثبتاً بأسماء الكتب التي يعدها أعضاء المعهد وأصدقاؤه :

۱ — سفر یشتمل علی مقالات مختلفة لنخبة من حضرات المشتغلین بالتراث السینوی ، منهم الأستاذ لویس ماسنیون والدکتور إبراهیم بیومی مدکور ، والأستاذ کوربان ، والأستاذ رایس ، والأستاذ فایدا ، والدکتور محمد کامل حسین ، والدکتور احمد فؤاد الإهوانی ، والدکتور مراد کامل ، والدکتور عثمان أمین ، والأستاذ محمد بن تاویت الطنجی وغیرهم . . .

٢ – مراسلات ابن سينا بتحقيق الأستاذ محمد أبو الفضل إبراهيم مدير القسم الأدبى بدار الكتب المصرية .

٣ – « الفصول المستفادة من مجالس النظر» بتحقيق الأستاذ فؤاد سيد أمن المخطوطات بدار الكتب المصرية .

- ٤ رسالة « حفظ الصحة » بتحقيق الأستاذ فؤاد سيد .
  - « رسالة السياسة » بتحقيق الدكتور سامى الدهان .
- ٦ ( رسالة البرقة الحمراء » بتحقيق الدكتور أحمد فؤاد الإهواني .
- ٧ « الخطبة الغراء » مع شرحها بتحقيق الأستاذ إبراهيم الابيارى.
  - . « كتاب الحكمة العروضية » بتحقيق الأب قنواتى .
    - ٩ « الهـــداية » بتحقيق الأب دى بوركى .
- ١ دراسة عن تفسير القرآن الكريم عند ابن سينا بقلم الأب جومييه .
- ١١ دراسة عن علم الأخلاق عند ابن سينا بقلمالسيدة ريموندون .
  - ۱۲ « عيون الحكمة » بتحقيق الدكتور عبدالرحمن بدوي .

۱۳ – وقد قمت باعداد نشر مؤلفات أخرى لابن سينا ، بعضها فى الطب وهى « الأراجيز الطبية » بشروحها العربية وترجمانها اللاتينية ، وبعضها رسائل فلسفية – تكملة لـ « رسالة العروس » التى نشرتها فى مجلة الكتاب – ومنها :

« رسالة فى إثبات المبدأ الأول » .

« رسالة فى المبدأ والمعـــاد » .

ويسرنى أن أعرض عليكم نماذج مطبوعة من هاتين الرسالتين .

١٤ – وسأنشر أيضاً « الرسالة المنامية » وأعلق عليها بملاحظاتى على تطور عليم تعبير الرؤيا في الشرق .

 ١٥ – وأخيراً أنشر فهرست الكتب والمقالات التي تدور حول ابن سينا مختلف اللغات .

# الجراحة عند ابن سينا (۱) للأسناذ كاظم اسماعبل موركال

لقد تفوق ابن سينا على معاصريه بمعلوماته الطبية والحراحية تفوقاً عظيا . فانه لم يكن ملاحظاً دقيقاً فحسب ، بل كان أيضاً مبتكراً في الميدان التجريبي . وإذا كانت دراسة الطب في عصره لم تسمح باجراء العمليات الحراحية الكبرى ، فانه امتاز بما نسميه الآن الحراحة الصغرى . وإنا لنجد آراءه في هذه الحراحة معروضة عرضاً مفصلا في كتابه الشهير «القانون» . وذلك أنه بعد أن يصف الأمراض الحاصة بكل عضو ، يضيف ملاحظاته الحراحية . وقد أورد المحاضر الفاضل أمثلة على ذلك ، كجراحة خراج في الدماغ ، والسرطان ، والمحارى البولية .

<sup>(</sup>١) تلخيص المحاضرة التي ألقيت بالفرنسية ، انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

## الشیخ الرئیس این سینا الکحال بقلم الدکتور مصطفی شریف العالی

قدم الدكتور العانى لموضوعه عن ابن سينا الكحال بنبذة عن تاريخ الطب عند العرب الأقدمين ، وانتقال التراث اليونانى إلى العرب ، ثم أشار إلى ابن سينا الطبيب بوجه عام ؛ إلى أن قال :

لقد عالج ابن سينا في موسوعته ، أعنى القانون ، أمراضاً منوعة ، ووضع أدوية مختلفة ، واستعمل كل ما هو مغروف محينه ، مقتبساً بعضها من كتب من سبقه ، مضيفاً إلها كثيراً من تجاربه بأسلوب واضح بالرغم مما كان يسيطر على عهده من أفكار شاذة . ولقد قال الأستاذ كامتون في كتابه تاريخ الطب : ما على الإنسان إلا أن يقرأ جالينوس ، ثم ينتقل إلى ابن سينا ، ليرى الفارق بينهما ، فالأول غامض ، والثانى واضح كل الوضوح . والتنسيق والمهج المنظم سائدان في كتابة ابن سينا ، ونحن نبحث عنهما عبثاً في كتابة جالينوس . ولقد تناول الأستاذ حملة من التصحيحات التي لا مجال لذكرها الآن ، والتي أدخلها ابن سينا على طب الأقدمين ، في عوارض الحنون ، والفالج ، وأمراض الكبد والصدر، والحراحات، وعلاقة بعض الأمراض بالخمر، فاذا هي خطوات أجيال خطاها رجل واحد قل نظيره . وها نحن الآن أمام قبس مما أضاء به عصره ، وأمام خلاصة من مجموع ما أنتجه في زمانه ، ولمن أتى بعده طيلة أجيال . نحن الآن أمام موسوعة طبية كبرى (انسكلوبيديا طبية) قال عنها الأستاذ بوللوك إن كتاب القانون ترجم إلى اللغة اللاتينية من قبل مجموعة من المؤلفين ، وترجم عن اللغة العربية ، وبتى الكتاب المعول عليه فى أوروبا خلال خمسمائة سنة. وقد ترجم الأستاذ هيرشبرج القسم الحاص بالعين إلى اللغة الألمانية، ولاحظ أن البراجم اللاتينية حوت كثيراً من الأغلاط بعد أن رجع إلى الأصول اليونانية التى اعتمد عليها ابن سينا . ولاحظ هذا العلامة أنه أضاف كثيراً من الأفكار وشرح ما طبقه من التجارب العملية التى لم تكن معروفة من قبل عند اليونان . وبذلك خرج العلامة هيرشبرج بترجمة صحيحة بقسم العين من كتاب القانون إلى اللغة اليونانية والألمانية . . .

ولكى أقدم موجزاً عن قانون ابن سينا أود أن ألحص تبويبه الذى كان من ضمنه قسم العين . إن القانون فى الطب كتاب اشتمل على القوانين الطبية الكلية والحزئية تكلم فيها عن الأمور العامة فى قسمى الطب العملى والنظرى ، ثم تكلم فى كليات أحكام الأدوية المقررة ثم فى جزيئاتها ، ثم فى الأمراض الواقعة بعضو عضو إلى آخره . . . وقد قسمه إلى خمسة كتب .

الأول : فى الأمور الكلية فى علم الطب ، وبها أربعة فنون .

الثانى : فى الأدوية المفردة الموضوعة على حروف الجمل ، ويشتمل على حملتين .

الثالث : في الأمراض الجزئية الواقعة لأعضاء الإنسان ويشتمل على اثنين وعشرين فناً .

الرابع : فى الأمراض الجزئية التى إذا وقعت لم تختص بعضو ، وفى الزينة ويشتمل على سبعة فنون .

الخامس : فى الأدوية المركبة وهو الأقرباذين ويشتمل على مقالات عدة وحملتن .

أما نصيب العين في هذه الفنون فكان من الكتاب الثالث في الأمراض الحزئية الواقعة بأعضاء الإنسان وقد كان البحث عنها داخلا في الفن الثالث ، الذي اشتمل على عدة مقالات .

لقد عثر على مجموعة من أقسام القانون ، وعثر عليه جملة وطبع فى عدة لغات ، واحتوت عليه مكتبات عالمية عديدة منجماً وكاملا . وقد وجدت رسالة فى طب العين التقطها أحد أطباء العيون من هذه الموسوعة وهى لاتزال مخطوطة ، كما وجدت عدة حواشى وشروح لكلياته وجزئياته. وها هو قسم العين أمامنا هذا القسم الذى أرانا إياه ابن سينا فى كتابه القانون . وقد رأيت أن أعتمد

فى الدرجة الأولى على الطبعة المصرية المطبوعة ببولاق — ١٢٩٤ هـ ذلك أن طبعة روما — ١٥٩٣ م — جاء فيها كثير من الأغلاط المطبعية والعلمية معاً، أشرت اليها فى غير هذا المكان. لقد تطرق أبن سينا إلى بحث العين فى الحزء الثانى من الطبعة المصرية. وفى المقالة الأولى من الفن الثالث يقول: «... الفن الثالث فى تشريح العين وأحوالها وأمراضها وهو أربع مقالات.

المقالة الأولى : كلام كلي في أوائل أحوال العين وفي الرمد .

المقالة الثانية : في أمراض المقلة وأكثره من العلل التركيبية والاتصالية .

المقالة الثالثة : في أحوال الحفن وما يليه .

المقالة الرابعة: في أحوال القوة الباصرة وأفعالهــا ».

في هذه المقالات الأربع شرح لنا كل ما هو معروف عن العين في عهده مستمداً ذلك من دراسته لكتب من سبقه ، مضيفاً إليه كثيراً من عندياته نتيجة تجاربه الكثيرة. لقد ذكرلنا الأقسام الشفافة في أول محثه عن العين ليفسر لنا كيفية الروئية ابتداء بالعصبتين المحوفتين ويقصد مهما العصبين البصريين (Nerfs optiques) اللذين يأتيان من الدماغ ويدخلان الحجاج حيث تصل شعبهما إلى الحليدية (Lense) أو الحسم البلاوري (C.istallin) ويقول عن الحليدية هذه بأنها رطوبة صافية كالبرد والحليد مستدير بغبر استحكام فها بعض العرض و فى وسـط العـبن . أما بياضها ونورها وصـفاؤها فلتقبل الاستحالة من الألوان سريعاً، وهذه الرطوبة تشبه الزجاج، أما السوائل الأخرى فقد أطلق علمها أسماء أخرى ، كما هو موجود في الكتب التي سبقته. ومن الحدير بالذكر أنه أتى على ذكر القرنية ، القسم الشفاف الذي ينطبق على مقدمة كرة العين، وقد ذكر أنه عبارة عن غشاء رقيق شفاف لئلا يمنع الأبصار، وقد سمى بهذا الاسم لمشابهته القرن المرقق بالنحث والحرد وأضعف أجزائه ما يلي قدام .... إن التشريح النسيجي أظهر لنا كما نعلمه الآن بعد الفحوص أن القرنية سيج يتكون من خمسة طبقات أو أغشية لا يزال إحداها يدعى بغشاء ديسمة (Membrane Descemet) ولا يزال الآخر يدعي بغشاء بومان (M. Baumann) اللذين أتوا بعده بسنين.أما ابن سينا ومن سبقه فقد لاحظوا ـ بدون الاستعانة

عجهر أو ممقاطع تشريحية - أقول لقد لاحظوا أن القرنية هذه المرفقة بالنحث عبارة عن غشاء رقيق مؤلفة من طبقات رقاق كالقشور المتراكبة إن انتشرت منها واحدة لم تعم الآفة؛ هذه القرنية ملتصقة بما يدعى بالصلبة ترتكز بواسطة عضلات دقاق وفى داخل الكرة التي ترتبط مهذه العضلات المــائع الزجاجي . ويلى القرنية الرطوبة البيضية أو سائل الغرف الأمامية. هذه الرطوبات الثلاث تحيط بها ثلاث طبقات: الطبقة الشبكية أو الحجاب الشبكي، والطبقة الثانية شبهة بالمشيمية، والطبقة الثالثة خلف الثانية تلى العظم وهي صلبة وتدعى بالطبقات الصلبة، وتحيط مهذه الطبقة من خارج طبقة أخرى تختلط بعضل حركة الحدقة وتمتلئ لحماً أبيض (يقصد نسيجاً شحمياً) دسماً ليلي الحفن والعن و منعهما من أن يجفا وهذه الطبقة تدعى بالملتحمة . وفيا عدا ذلك فيوجد الهدب ، الذي خلق ليدفع ما يطير إلى العين وينحدر إلها من الرأس ولتعديل الضوء بسواده ، إذ السواد بجمع نور البصر وقد جعل مغرسه غشاء يشبه الغضروف ليحسن انتصابها عليه فلا يضطجع لضعف المغرس وليكون للعضلة الفاتحة للعن مستنداً . وعدا كل ذلك فان هناك ثقبة تدعى بالعينية، وهي ما ندعوها بالحدقة أو البوء بوء التي وجدت من قدام المقلة لئلا يمتنع تأدى الأشباح إلى الداخل، إذ من هذه الثقبة تقع التأدية، وإذا انسدتمنع الإبصار. ثم يفسر في فصل آخر من هذه المقالة أحوال العن وأمزجتها والقول الكلي في أمراضها والتعرف على أحوال العنن من حيث المنظر (par inspection) والحس (p. palpation) (p. couleu1) والأوعية (p. vaisseaux) والأوعية (p. mouvement) والحجم (p. volume) ويعطى لكل صفة من هذه أعراضاً خاصة. وقد فسر بعد النظر وقصره والعن الطبيعية إذ قال في ذلك « فانها إن كانت تبصر الخني من بعيد ومن قريب معاً • ولا تتأذى بما يرد علما من المبصرات القوية ، فهي قوية المزاج معتدلة، وإن كانت ضعيفة الإبصار على خلاف ذلك؛ فني مزاجها أو خلقتها فساد . وإنكانت لاتقصر في إدراك القريب وإن دق، وتقصر في إدراك البعيد فروحها صاف صحيح لميل تدعى الأطباء أنه لا يفي للانتشار خارجاً الرقته، ويعنون بذلك الشعاع الذي يعتقدون أنهمن حملة الروح، وأنه بحرج فيلاقي

المبصر. وإن كانت لا تقصر في إدراك البعيد، فان أدنى منها الدقيق لم تبصر، وإن نحى عنها إلى قدر من البعد وأبصرته ، فروحها كبير كدر صاف لطيف ، بل رطب ومزاجها رطب تدعى الأطباء أنه لا يرق و لا يصفو إلا بالحركة المتباعدة . وهكذا يصف العين الطبيعية (emmétropie) والقصيرة النظر (myopie) والبعيدة النظر (hypermétropie) هذا ما يتعلق في أمر خروج الشعاع والنظر إلى الحسم المرئى ، أما ما يتعلق بأمر إصابة العين وفي أمر النهاباتها ، فأنها إن كانت جافة فأنها لا ترمض ألبته (أى لا تفرز صديداً) فهي يابسة ، وإن كانت ترمض بافراط فهي رطبة جداً ؛ ومعنى كل هذا أنه سار على نمط من سبقه من حيث العوامل الالهابية ، وفسرها بأنها نتيجة عوامل مرضية أخرى ناتجة عن اضطرابات في الدماغ والرأس والحجب الحارجة . وإذا ما كانت عوارض العين ناحمة عن شركة الدماغ دل على أن في الدماغ بعض الآفات التي تنم عنها الأوجاع والآلام الشديدة ، وتدل عليها العطاسات والحكة في الأنف والسيلان الدمعي ألخ . . ما في ذلك . هكذا يستمر في تفسير بعض العلامات وطرق المعالحة ، كما سنأتي عليها وعلى تفسيرها .

لقد سار فى معالحات العين على طريقة من سبقه من حيث الأدوية المعروفة، ولكنه اختلف عن بعضهم فى وصفات وصفها بنفسه، وركبها بعد التجربة على كثير من مراجعيه .

لقد أتى فى مقالته الثانية على أمراض الكرة العينية ، والتى دعاها بالمقلة وابتدأ عما يصيب القرنية . وقد صنف القروح (ulcères) تصنيفاً لا يفرق عن ما نعرفه الآن إلا بقليل ، ذلك أنه قد محدث فى العين نفاخات مائية (صديدية) فى بعض قشور القرنية ، التى هى أربع طبقات عند قوم ، وعند الباقين ثلاث طباق ، فتحتقن هذه المائية بين قشرتين من هذه الطبقات الأربع وأغورها (أى أعمقها أخطرها) أدوعها ، ويضع لكل نوع من هذه القروح وصفة خاصة . وقد قسم القروح التى تحدث فى القرنية إلى سبعة أنواع ، وإنى لا أزال أتبع فى الكتب الحديثة ، فلم أجد أكثر من هذه الأنواع . إن تقسيمنا الحديث من حيث العوامل المحدثة يذكر أن بعض العوامل ينجم عن عوامل جرثومية مرئية كالمكورات البنية (Gonococcus)

والعنقودية (Staphylococcus) والعقدية (Streptococcus) والرئوية (Pneumococcus) وبعضها ناجم عن عوامل أخرى كالحميات الراشحة وكالعصيات السلية أو الطفيليات الأفرنجية . ويصف علماؤنا المعاصرون القرح بصفات خاصة كالثعبانية (ulcère serpigineux) وكالمستعصية (u. rebelle) أو البسيطة والحلقية والحاشيوية والعقبولية وثنائية المكروات والحمانية (dendritique) والالتصاقية الخ. أما أستاذنا فيقسم لنا القروح حسب مشاهداته واعتماده على تصنيف جالينوس الذي يدعوها قروحاً. أما غيره فيدعوها خشونة (كسانوفون) يذكر لنا أستاذنا أن أول القروح قرح شبيه بالدخان يقع على سواد العين منتشر فيه يأخذ موضعاً كثيراً ويسمى الخني، وربما سمى أيضاً قتاما؛ والثانى أعمق وأشد بياضاً وأصغر حجماً ويسمى السحاب، وربما سمى أيضاً قتاما: والثالث الاكليلي أي إكليل السواد وربما تجاوز السواد إلى البياض فبرى على الحدقة أبيض وما على الملتحمة أحمر؛ والرابع يسمى الاحتراق ويسمى أيضاً الصوفى، ويكون في ظاهر الحدقة كأنه صوفة صغيرة عليه؛ أما الثلاثة أنواع الباقية فهي من الأنواع الغائرة (profondes) إحداها تسمى بوثريون أي العميق الغور ، وهي قرحة عميقة ضيقة نقية (septique) والثانية تسمى كولوما الحافر ، وهي أقل عمقاً وأوسع أخداً؛ والثالثة انقوما أىالاحتراقى أيضاً وهي ذات خشكريشية في تنقيتها مخاطرة ذلك أن الرطوبة الموجودة فها (الصديد) تسيل لتأكل الأغشية وتفسد معها العين . ونعبر عن هذه الأنواع الثلاثة بـ (Leucoma, Macula, Nebula) أما أسباب القروح فتحدث في العين إما عقيب الرمد وإما عقيب بثور أو بسبب ضربة وكثيراً ما يكون مبدأ القرحة من داخل فينفجر إلى خارج وربما كان بالعكس.

بعد هذا التصنيف يذكر لنا الأعراض ثم يذكر لنا العلاج اللازم، ويعير أمر انثقاب (perforation) القرنية أهمية كبيرة خشية حدوثه، وإذا ما حدث فيذكر لنا ظهور العنبية (hernie de l'iris) تحت اسم خروق القرنية، وقد فسر سبب ذلك بأنه قد تكون عن قرحة نفذت، وقد تكون عن سبب من خارج مثل ضربة أو صدمة خارقة فحينئذ تظهر العنبية فان كل ما يظهر منها شيئاً

يسيراً سمى الىمىى والذبابى وذلك بحسب العظم والصغر؛ وإن كان أزيد من ذلك. حتى تظهر حبة العنبة سمى العنبى وقد يكون جروح أكثر من ذلك فيسمى النفاخى وقد يكون أكبر كثيراً فيسمى المسارى ، وذلك متى حال دون. انطباق الحفنين .

يصف بعد ذلك البثور أو ما ندعوها بالكثافة (opacité) فيقول عها ماكان على القرنية يكون إلى البياض، وماكان على الملتحمة ( المنضمة الكروية )، يكون إلى الحمرة؛ ولم يسر في ذكر ذاك على ما سار عليه من قبله بل اكتفى مهذا التلخيص، ثم ذكر المعالحة . ومن الحدير بالذكر ما ذكره عن المدة تحت. الصفاق (Ulcerea hypopion) أو إصابة العين بالقيح تحت القرنية قال عنها: هذه مدة تحتبس تحت القرنية إما في العمق وإما في القرب فيشبه موضع القرنية الظفرة، وقد سماها من قبله كمنة المدة . بعد هذا تكلم عن سرطان العين وهو لا يزال (كما لا نزال نحن ) حائراً في أمر معالحته ؛ فبعد أن يصف أعراضه التي تتصف بوجع وتمدد فى عروق العنن ونخس قوى يتأدى إلى الاصداع وخصوصاً" كلما يترك صاحبه، ثم ظهور حمرة في صفاقات العين وصداع وسقوط الشهوة. للطعام، وهومما لم يطمع فى برئه، وإن أطمع فى تسكينه؛ وذلك ما لا نزال نقول به نحن الآن . إنه لا يزال يشرح أحوال أمراض ملحقات الكرة العينية، إنه يتكلم عن الغرب أو النهاب القناة الدمعية ويصفه وصفاً علمياً نصفه نحن الآن ويذكر النوع الحاد الذي إذا أهمل أدى إلى حدوث ناسور (fistule) ويذكر طرق المعالحة ويذكر صفة المزمن وعلاقته بالحادثم أثر الصحة العامة بجميع ذلك .. ولا يزال يتعقب أثر غيره من الكحالين في أسلوب فصوله في الكتاب لايزال يذكر لنا عن كرة العين ( المقلة ) وعن إصاباتها . إنه يتكلم عن زيادة لحم أو الضفرة إذ يقول قد تعظم هذه اللحمة (Pterygiome) حتى تمنع البصر، أي أنها قد تصل إلى البوء بوء وللطبيب أن يقطعها أما إذا بقيت زيادة فباستطاعته معالحتها. وهكذا الأمر في وصف السبل الذي هو عبارة عن غشاوة تعرض للعبن من انتفاخ عروقها الظاهرة فى سطح الملتحمة والقرنية . وهو يصف طرقاً خاصاً ً لمعالحته دوائياً وجراحياً كما هو شأننا اليوم . وقد وصف الطرفة أو النزيف تحت.

المنضمة (Hémorragie sous-conjonctivale) بأنها نقطة من دم طرى أحمر أو عميق قد سال عن بعض العروق المتفجرة فى العين بضربة مثلا أو لسبب آخر، مفجر للعروق من امتلاء (زيادة فى الضغط الدموى) أو ورم وقد تكون الطرفة فى الحدقة (يقصد العنبية) نتيجة خرق لطيف فى الحدقة، وما كان فى الملتحمة من الحرق أسلم .

ثم يعلل في هذا الفصل أسباب الدمعة، ويعطى لكل سبب علاجاً خاصاً . وبالنظر لكلامه في هذه المقالة عن المقلة فلم يجد مانعاً من الكلام عن الحول الذي يفسره بأنه ناتج عن استرحاء بعض العضل المحركة للمقلة، وكما نعلم الآن أن هناك حولًا انسياً وحشياً فانه علل سبب ذلك كما ذكر أسباب الروئية المضاعفة (Diplopie) لقد ذكر طريقة المعالحة للحول الولادى غير قابل للشفاء إلا إذا أبكر في علاجه . وطريقة علاج الولادي منه هي تسوية المهد ووضع السراج في الحهة المقابلة لحهة الحول لمتكلف دائماً الالتفات نحوه . وقد يلصق شيء أحمر حول الصدغ للجهة المقاباة وذلك لجلب انتباه الطفل والتطلع إلى الجهة المذكورة بواسطة العنن المصابة؛ وهذا الاجراء لا يفرق عما نوحي به الآن ولكن بطريقة أخرى ، والغاية منه هو تقوية العضلات الرخوة المصابة ويستمر في هذا الفصل في شرح أسباب حدوث الححوظ (Exophthalmie) والغؤور (Endophtalmie) . ثم بعد ذلك يلخص لنا مجموعة من حالات الحفن في مقالته هذه فيذكر عن داء القمل الذي يصيب الأهداب (Phthiriasis) وسبب حدوثه وطريقة معالحته ويذكر عن السلاق (Blepharite) النهاب الأهداب، ويعرف هـذا المرض ويذكر أنواعـه الحـاد والمزمن أو الحـديث والعتيق مع وصف العلاج لكل نوع. ولم يفته ذكر بقية أمراض الحفن الأخرى كالتهابات الأجفان الأخرى وتهيجها، وقد ذكر عن السدية (Symblepharon) التي هي زيادة لحمية ناحمة عن اختلاط للجرب (التراخوم) أو عن بعض الأمراض الانتانبية كالدفتريا مثلا ، وهي كما يعرفها عبارة عن زيادة لحمية يفضل معالحتها بالكي . هناك مرض آخر يدعي بالبرد (أو شلازيون) وصفه بأنه غلظة متحجرة في باطن الحفن ويكون (البياض يشبه البرد). ثم ذكر عنالشعبرة

(Orgelet) التي هي عبارة عن ورم مستطيل على حرف الحفن (حافة الجفن) يشبه الشعىر فى شكله . ويأتى بعد ذلك على ذكر بعض أمراض أخرى طارئة على الحفن . والمهم في هذا الموضوع هو الحرب التراخوم الذي قسمه إلى أربع درجات وهو التقسيم الذي لا نزال نعتبره الآن وقد دعى باسم ــ ماك كوللان (Mc. Callin) الكحال الانكليزي وقد سار في تقسيمه هذا على نمط من سبقه أمثال حنين. والرازى وعلى بن عيسى وغيرهم فجعل من الداء الحبيبي ( جرب العين ) أربعة أنواع: النوع الأول يسمى الرقيق والثانى طراخيتس وهو الحشن والثالث سوقوسيس وهو العبن والرابع تولوسيس وهو الخشن الصلب والذى يدعى بالحسأ إذ أنه صلابة تعرض العبن والأجفان تعسر لها حركة العبن ويعرض فها وجع وحمرة ويعسر منها فتح العين فى وقت الانتباه من النوم وتجف جفافاً شديداً ولا تنقلب. الأجفان لصلابتها. وكما عالج وداوى هذا الداء فانه عالج كافة اختلاطاته. وعالج السبل (Pannus) وعالج غلط الأجفان وعالج السدية التي مر ذكرها (Symblepharon) والشعر (Trichiasis) والشعرة (Ectropion) وغير ذلك. ولقد أرانا في معالحته الشعر المنقلب (Entropion) طرقاً خاصة عالحه بالالزاق وعالحه بالكي والنظم بالإبرة وتقصير الحفن بالقطع والنتف المانع. فأما الالتصاق أو الالزاق فان يشال ويسوى بالمصطكى (Mastic) والراتينج (Colophane) والصمغ (Gum) والأشق (Gum Ammoniac) والغراء الذي يخرج من بطون الصدف وبالصبر والانزوت (Persian Gum) والغراء (Gum) والكثيراء (Gum Tragacanth ) والكندر (Frankincense) والمحلول ببياض البيض .

أما علاج الإبرة فان تنفذ إبرة من باطن الحفن إلى خارجه بجانب جذر الشعرة، ثم يجعل الشعر في سمها ويخرج إلى الحانب الآخر ويشد؛ وإن عسر إدخال الشعر في سم الإبرة (هو الواقع) جعل في سم الإبرة شعر امرأة وأخرجت الإبرة طرفاً من ذلك الحانب بالشعر حتى يبتى مثل العروة من الحانب الباطني فيجعل فيها الشعر ويخرج، فان اضطررت إلى إعادة الإبرة فاطلب موضعاً آخر، فان تثنيه الغرز توسع الثقبة فلا يضبط الشعر. وأما القطع فانه يقطع منبته من الحفن؛ وقد رأى بعضهم أن يشق عن الجذر فاذا ما اندمل الحرح صعب على الشعرة الحروج.

وأما الكي فهي الطريقة التي تستعمل الآن بالكي الكهربائي. والنتف المانع يتم بقلع الشعر ووضع بعض الأدوية التي تحول دون عودته . هكذا يعالج الشعر بهذه الطرق، وبالرغم مما وصل اليه طب الحديث من تقدم فانبي لا أزال أحبذ بعض الطرق، التي استعملها ابن سينا من ذلك الحين لطرافها ولنجاح بعضها. والآن نختم موضوعنا عن مقالات ابن سينا فى مقالته الرابعة وهى من أهم المقالات في نظرنا ، ذلك أنها تتعلق في أحوال القوة الباصرة أو الروح الباصر . (Optic nerf, visual spirit) ويبدأ فيها عن أسباب ضعف البصر التي يعالمها إما عن أسباب عامة من الحسم وهي من الأسباب الكلية أو من أسباب خاصة وهي من الأسباب الحزئية ، فالأولى ماكانت ناحمة عن سوء احتلاطات في البدن ، والثانية ما كانت ناحمة عن اضطراب في الدماغ نفسه . ويوثر ذلك على كل ما فى العنن من أجزاء على أقسام العنن وعلى مائعها وخلطها وقرنيتها وحتى شبكيتها . وقد ذكر لنا ما يؤثر على قوة الإبصار والروح الباصرة ، إذ قال: أما الضمف فقد يكون بسبب طبقات العين والطبقات الخارجة منها بصورة خاصـة دون الغائرة. وهذا الذي محدث إما أن يكون بسبب جوهر الطبقة (أعنى أن الإصابة تكون بها مباشرة) وإما أن يكون بسبب المنفذ الذي فيها والذي يكون بسبب جوهر الطبقة فيكون لمزاج ردى وأكثره احتباس البخار فيها، أو فضل رطوبة تخالطها، أو جفاف ويبس وتقشف وتحشف يعرض لها وخصوصاً للعنبية والقرنية، أو فساد سطحها بسبب قروح ظاهرة أو خفية، أو نتيجة رمد يؤدي إلى فقدان إشفافها ، أو لون غريب يداخلها . إن كافة الأغراض التي ذكرها تدل على أن ما يصيب أقسام العن من مختلف الحالات التي نعتقد أنها ناجمة عن نقص في الفيتامينات (avitaminose) فتورَّثر على قعر العنن وتوثر على الطبقة الشبكية والقزحية والقرنية ، وهي حقائق جهلها قدماؤنا مختبريا وأثبتوها نظرياً، أما نحن فقد لاحظناها سريرياً وأثبتناها مختبرياً بواسطة الطب الحديث. لقد شرح لنا بعد ذلك ما يصيب البوء بوء وذكر أسباب اتساعه وانقباضه قال: أما العارض للثقبة والمنفذ فإما أن يضيق أو يتسع وإما أن ينسد سدة كاملة ، أي أن هناك توسع البوء بوء (Mydriasis) أو تضيقه (Myosis) أو انسداده انسداداً تاماً (occlusion) أو قسمي. ومما يؤدي إلى ضعف البصر

إصابة الحليدية ويعنى بها الحسم البلورى (cristallin) فهي إما أن مغلظ أو تشتد دفعة أو تزول عن مكانها (subluxation) كما أن للبيضية أثراً بينا فى ضعف البصر ، ونعنى مها مائع الغرفة الأمامية أو الحلفية ، ذلك أن تلك الناحية قد تصاب عما يقال له كمنة المدة (Ulcerea hypopion) وأما الزجاجية (Hyalin) فان أثرها في قلة الإبصار قليل؛ على أن الشبكية لها تأثير أكثر فقد تكون إصابتها جزئية أو كلية، وإذا كانت جزئية فيقل البصر، أما إذا كانت كلية فيعدم البصر . وأما العصب البصرى فلإصابته تأثير كبير على الروية ؛ أما العلامات لهذا الضعف البادي في الرؤية فيغلله بسبب ضعف بادى في الدماغ نتيجة آفة فيه، وأن سائر الحواس مؤوفة ، وقد لا يتعدى إلى الدماغ بل يقتصر السبب علىالبصر ونختص به . ولقد رأينا منه ملاحظة قيمة أظهر فها إصابة بعض الأعصاب وعصب ذى التوائم الثلاث بصورة خاصة. ولقد ذكر لنا مرضاً لا نزال. نحتاج إلى دقة وعناية إلى تشخيصه لقد ذكر لنا انفصال الشبكية الكلى والقسمى (décollement de la rétine) وذكر من علامات الكلي انعدام الرؤية بغتة ؟ ذكر لنا بعد ذلك الأمور الضارة بالبصر وأسباب العشاء (cécité nocturne) العمى الليلي وأسباب الحهر عدم الروئية نهاراً . أما الانتشار أو توسع الحدقة. (Mydriasis) فيعلل حدوثه عن صداع أو صدمة أو عن إصابة العينية نفسها أعنى, القزحية أو حدوث أثر في البيضة (مائع الغرقة الأمامية) أو عن تفرق اتصال الشبكية وقد ذكر علاج كل نوع من هذه الانواع .

وأما الضيق (Myosis) فأردأ من الانتشار وقد يصبح انسداداً (occlusion) وهو من أخطر الحالات المرضية أيضاً . وبعد أن يذكر العلاج لذلك يأتى على ذكر نزول الماء الذي يعرفه بأنه مرض سدى وهو رطوبة غريبة تقف في الثقبة العنبية بين الرطوبة البيضية أعنى سائل الغرفة الأمامية والصفاق القريبي فتمنع نفوذ الأشباح إلى البصر وقد تختلف في الكم وتختلف في الكيف ، إذ قد يسد قسما من الثقبة وقد يسدها جميعها ، وماكان محذاء الحهة المسدودة منع إدراك البصر وماكان محذاء الحهة المسدودة منع إدراك البصر وماكان محذاء الحهة المكشوفة أدركه ، وربما أدرك البصر في شيء من الأشياء نصفه أو بعضه ولم يدرك الباقي . . . أما الاختلاف في الكيف فان بعضه رقيق الكثافة لا يستر الضوء أو الشمس ، وبعضه غايظ ، وكما مختلف في الكثافة

فانه نحتلف فى اللون. إننا نرى كما رأى غيرنا أن ابن سينا كما يظهر من وصفه للماء سار على سنة من قبله فخلط بين الماء الأبيض (cataracte) وبين كمنة المدة (U. à hypopion) أى بين الصديد الذى محدث خلف القرنية ( فى الغرفة الأمامية ) أثر قرحة ثاقبة للقرنية وبين الماء الأبيض الحقيقي الذى هو عبارة عن كثافة الحليدية ( الحسم البللورى ) أو العدسة ، ومع ذلك فلم يفته من أن ينوه عن الماء الحقيقي أعنى الكتاراكت ، ووصف العملية أعنى القدح أو الإمالة ، واشترط لذلك شروطاً خاصة على الطريقة التي سار عليها من قبله من الكحالين وهي الطريقة التي ذكرها حنين بن إسحق وإنهم كانوا محذرون من هذه العملية ويخشون نتائجها ، وكانوا يرون فى الإقدام على مثل هذه العملية مجازفة لها خطرها أن المقدوح إذا جاوز ثلاثة أيام من يو مه تعالجه ولم تصب عينه آفة فقد أفلت وضربان فر مما تلفت ور مما سلمت والقليل منه يسلم وإنما علاجه بالحملة غرور وضربان فر مما تلفت ور مما سلمت والقليل منه يسلم وإنما علاجه بالحملة غرور وثيق منه على أمر صحيح وله آفات لا ممكن ذكرها .

هذا ما يقوله أخصائى العيون قبل ابن سينا بمدة تزيد على المائة سنة . وابن سينا نفسه لم يجد ما يبرر المداخلة لمثل هذه العملية الكبيرة ، لكنه عالج وداوى وطيب وابتدع وصفات وشيافات استعملها من بعده مدة طويلة .

هكذا سار شيخنا في مقالاته عن العين ومنه نرى أنه ألف مقالاته على طرق علمية صحيحة لم يتطرق إليها الدجل ولم يوجه إليها نقد ممن أتى بعده . ومهذا نهى هذا الحديث الموجز لمقالات ابن سينا في العين . وهذا هو ملخص مقالنا هذا .

#### الخلاصــــة :

الأمم التي سبقتهم وقد أضافوا كثيراً إليه من مبتكراتهم .

٢ – يكاد يكون المصريون أول من اهتم بهذا الفرع من الطب يشهد لهم بذلك ما وجد فى مقابر قدمائهم .

- ٣ ــ خلف هؤلاء اليونانيون والرومانيون .
- جاء النسطوريون الذين قاموا بنهضة علمية مباركة بعد تشردهم
   ثم تأسيسهم مدرسة جنديسابور في القرن الخامس الميلادي .
- نام العالم حدث جدید وانبثاق نور الاسلام بزعامة محمد بن عبد الله رسول الله .
- ٦ بدأ التطور في المعمورة يأخذ أسلوباً جديداً فينرل القرآن وتعم
   أحاديث الرسول .
- السكندرية محاتبة علماء الاسكندرية وتتم أول ترحمة في الاسلام .
- ۸ ــ يأتى عهد بنى العباس وتكون المائة سنة الأولى من عهدهم عهد الفتوح والعلوم.
- بدأ الترجمة وينشأ بيت الحكمة الذي ضاهى مدرسة جنديسابور بعد انتقال معظم علمائها إلى بيت الحكمة في بغداد .
- ١٠ ــ يكثر العلماء وتنشط الترجمة ويبلغ أطباء بغداد وحدها نحواً
   من « ٨٦٠ » طبيباً .
- اليونانية و يضع الطرق من عند باته للمعالحة والعمليات .
- ۱۲ نبغ غیره من الأطباء مثل الرازی وعلی بن عیسی وأبو القاسم الزهراوی وعمار بن علی الموصلی والحسن بن الهیثم وابن سینا وغیرهم .
  - ١٣ تزداد المدارس ويكثر المتخرجون في الطب .
- ١٤ ــ ينشط الكثيرون لممارسة الطب ، فيمنحون الإذن بالممارسة
   حسب ما نعلمه الآن في الحصول على الدكتوراه .
- ١٥ ــ نشاط المستشرقين في البحث عن الكتب العربية الطبية . أعمال البير ، متفوخ ، هيرشبرج ، ماكس ماير هوف .
- ۱۶ البحث عن ابن سينا التلميذ ، العالم ، الفيلسوف ، الطبيب ، طبيب العيون .

- ۱۷ عهد ابن سينا في القرن الرابع الهجري والعاشر الميلادي ، الذي كان عهداً صاخباً ومضطرباً في العقائد والآراء .
  - ١٨ ــ أسباب ممارسة ابن سينا الطب ونبوغه فيه .
  - ١٩ القانون في الطب لابن سينا والتصنيف العلمي له .
  - ٢٠ ــ ترحمة قسم العبن إلى الألمانية من قبل العلامة هيرشيرج.
    - ٢١ القانون يدرس في جامعات أوروبا حوالي خمسهائة سنة .
      - ٢٢ ابن سينا الكحال في قانونه .
      - ٢٣ المقالات الأربع في أحوال العنن وأمراضها وعلاجها .
- ٢٤ كتب ابن سينا مقالاته هذه معتمداً ، فى كثير من فصولها ، على غيره ممن سبقه من أطباء العرب كما أضاف كثيراً من عندياته بعد بعض التجارب التي أجراها .
- ٢٥ دوّن كثيراً من العلاجات والأدوية لبعض الأمراض العينية
   ووصف بعض النسخ التي لم نجد لها شبهاً في كتب من سبقه .
- ٢٦ كان اهتمامه فى بحوث العين اهتمام الهاوى ، لا الاخصائى ، ذلك لأنه كان له من فلسفته وبحوثه فى مختلف العلوم والفنون الأخرى ما يحول دون التفرغ للعمن .
- الم المناعم عن ذلك فقد كان لبحوثه الدقيقة في فصول مقالاته أثر واضح يو كد لنا ما كان عليه من الدقة في البحث والبراعة في التنقيب .
- ٢٨ أدى لنا ابن سينا خدمات كبيرة فى وضع كثير من الألفاظ اللغوية فى قانونه ، ولا تزال خافية على كثير من الأطباء . ولقد كان للمرحوم محمد شرف بك الفضل فى استخراج كثير من الألفاظ ، ووضع مايقابلها بالفرنجية فى قاموسه الطبى القيم .
- ٢٩ أوضح في مقالته الأولى شيئاً عن أحوال العين ، وعن الرمد ، وفي مقالته الثانية شيئاً عن أمراض المقلة وبعض العلل التركيبية والاتصالية (أعنى العلل المباشرة والعلل بالواسطة ). أما المقالة الثالثة ، فكانت حول الحفن وأمراضه المختلفة ، بيها أوضح في مقالته الرابعة القوة الباصرة وأثر المقلة وسبب نزول الماء وسبب العشاء والقمور والحهر الخ ما في ذلك .

• ٣٠ – عالج كثيراً من الأمراض بوصفات طبية مبتكرة ، ولم يعتمد إلا فى البعض منها على من سبقه . وكان يشير إلى كافة النسخ التى استقاها من غيره بقوله عالج البعض بهذه النسخة وعلمنا أن البعض عولج بمثل هذا العلاج إلى آخر ما فى ذلك .

هذه ملخص ما علمناه ، ولخصناه ، بمثل هذه العجالة ، رحم الله ابن سينا وأسبغ عليه رحمته الواسعة .

# أهم المراجع التي اعتمدنا عليها في الكتابة عن هذا البحث

| اسم المؤلف                              | اسم المرجع                                        |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ابن أبي اصيبعة (طبعة القاهرة)           | ١ – طبقات الأطباء ج ٢                             |
| القفطي ( طبعة القاهرة )                 | ٢ – أخبار العلماء بأخبار الحكماء                  |
| للبيهتي ( طبعة دمشق )                   | ٣ – تاريخ حكماء الاسلام                           |
| ابن سينا ( بولاق — القاهرة )            | ٤ ــ القانون فى الطب (ج ١ – ٢ )                   |
| الدكتور أحمد عيسى بك (طبعة دمشق)        | <ul> <li>تاریخ البیارستانات فی الاسلام</li> </ul> |
| عمار بن على الموصلي ترجمة ماكس          | ٦ ـ حكايات في قدح العـــين                        |
| مایر هوف ( برشلونة )                    | ( عن كتاب المنتخب فى علم {                        |
| ( 5 ). ) - 5 ).                         | العين ) القسم الفرنسي                             |
|                                         | ٧ – تاريخ الطب عند العرب                          |
| بقلم عیسی اسکندر المعلوف ( بیروت )      | محاضرة ألقيت في معهد الطب العربي                  |
| الدُكتور عبد الواحد الوكيل( مجلة المعهد | ٨ – فضل العرب على الطب ٨                          |
| الطبي العربي )                          | محاضرة ألقيت في المؤتمر الطبي العربي              |
| للدکتور دوکلاس غوثری (انکلیزی ــ        | <b>٩</b> ــ تاريخ الطب                            |
| لندن)                                   |                                                   |
| دو نالوکامبل ( انکلیزی )                | •١- الطب العربي                                   |
| مقدمة للدكتور عطّا الله يوسف فهمى       | ١١ ــ العين في الصحة والمرض                       |
| ( طبعة القاهرة )                        | •                                                 |

المنسوت ابن النديم (طبعة القاهرة)
المنسوب لحنين بن إسحق (الجامعة المصرية)
المنسوب لحنين بن إسحق (الجامعة المصرية)
المنسوب لحنين بن إسحق طبالكتب والفنون طبعة استانبول على شريف العانى
المنسوب لحنين بن إسحق الفنون طبعة استانبول على المحتور مصطفى شريف العانى
المنسوب لحيون عندالعرب (محطوط) بقلم الدكتور مصطفى شريف العانى
المنسوب لحيون عندالعرب (محطوط) بقلم الدكتور مصطفى شريف العانى
المنسوب لحيون عندالعرب (محطوط) الشرة لمؤلفات ابن سينا ورسائله (دار الكتب المصرية)
الحيوسي (طبعة بولاق)
الحيوسي (طبعة بولاق)

# میلاد ابن سینا للأسناز م<sub>حمر</sub> محبط الطباطبائی

إن هذا الموتمر الذي عقد لإحياء الذكرى الألفية لمولد ابن سينا ، واجتمع فيه طائفة من أهل الفضل والاطلاع للاشتراك في البحث والمحاضرة عن ابن سينا ، والقول فيه والاستماع إلى ما يقال عنه ، هذا الموتمر أتاح لى المحال أن أشغل وقتكم بضع دقائق بالاستماع إلى كلامي الذي لو ألقيته بالعربية لكان لحناً ناشزاً عن ناحية من نواحي حياة الشيخ . وسأنقل الأقوال المختلفة التي قيلت في تحديد عام مولد ابن سينا ، مع بيان منزلة هذه الأقوال . فعسى أن أوفق في بلوغ حقيقة الأمر عن مولده من خلال تلك الروايات المتنوعة .

وأقدم التراجم التي كتبت عن الشيخ وأصحها هي كلام أبي عبيد الجوزجاني الذي خصص قسها منه لنقل أقوال الشيخ ، وقسها آخر لذكر مشاهداته وضبط اطلاعاته في موضوع حياة الشيخ . ولم يكتب الجوزجاني شيئاً صريحاً عن مولد الشيخ في تلك، الرسالة التي اشتهرت باسم « سيرة ابن سينا » ولكن ورد فيها كلام عن عام و فاته و مدة عمره . و هذا هو نص عبارته « وكان عمره ثماني وخمسين سنة ، وكان موته في سنة ثمان و عشرين وأربعائة » . وقد ورد هذا في نسخة من «السيرة» ذكر في آخرها « نقلت عن نسخة نحط أبي عبيد الجوزجاني » وورد فيها أيضاً كلام على النحو الآتي هو : يقول أبو عبيد عن عمر الشيخ في المقدمة التي كتبها كلام على النحو الآتي هو : يقول أبو عبيد عن عمر الشيخ في المقدمة التي كتبها لكتاب الشفاء : « فيممته و هو بجرجان ، وسنه قريب من اثنتين و ثلاثين سنة »

وينقل عن الشيخ في « السيرة » قوله : « وكان قصدى الأمير قابوس فاتفق في أثناء ذلك أخذ قابوس وحبسه في بعض القلاع وموته هناك » . وقد وقعت هذه الحادثة سنة ٤٠٣ . ومن تلك العبارة نحصل على قرينة عن تاريخ مولد الشيخ تتفق مع ما ورد في « السيرة » عن وفاة الشيخ ومدة عمره . ويقول

الشيخ لأبي عبيد في « السيرة » : « وكان في جواري رجل يقال له أبو الحسين العروضي ، فسألني أن أصنف له كتاباً جامعاً في هذا العلم ، فصنفت له المجموع وسميته باسمه .... ولى إذ ذاك إحدى وعشرون سنة » . و نرى في آخر نسخة هذا الكتاب، وهي مخطوطة في مكتبة أو بسالا ، أن العام الذي تم فيه تأليفه كتب على هذا النحو : « وصنف هذا الكتاب الرئيس سنة إحدى و تسعين و ثلثمائة » . وهذا نفسه قرينة ثالثة تشر إلى أن ولادة الشيخ كانت سنة ٣٧٠ ه .

أما الذين كتبوا ترجمة حياة الشيخ مفصلة تفصيلا نسبياً بعد أبي عبيد فقد أخذوا عن كلام أبي عبيد في « السيرة » ونقلوه بنصه أو ملخصاً أو في صورة أخرى . فظهير الدين البيهي في تتمة صوان الحكمة نقل في القسم الذي خصصه لابن سينا صورة جامعة لما ورد في « السيرة » مع إحداث تغيير فيها هو تبديل ضمير المتكلم في الحزء المروى عن ابن سينا بضمير الغائب .

أما ابن أبي أصيبعة والقفطى فقد نقلا عبارات السيرة نفسها . واكتفى ابن خلكان بنقل مختصر لما ورد فى النتمة . و نقل الشهر زورى ترجمة الشيخ الرئيس من تتمة البيهى بنفس الطريقة التى نقل بها تراجم حكماء الإسلام من هذا المصدر ؛ وعلى هذا سكت عن تاريخ ميلاد الشيخ . أما مدة حياته وسنة و فاته فهما كما وردا فى « السيرة » . و لما كانت المعلومات التى وردت فى « السيرة » قد خضعت للتغيير والزيادة والنقصان نتيجة لنقلها من مصدر إلى مصدر ، فقد حدثت بالضرورة تغييرات فى التواريخ المرتبطة بحياته . فظهير الدين البيهتى بعد أن أبدل عبارة « إن أبى كان رجلا من أهل بلخ ....» بعبارة : « أبوه رجل من ...» و وصل إلى ولادته فى أفشنة ، يضيف هذه النكتة إلى المتن : « ولد فى صفر سنة سبعين و ثلثمائة والطالع السرطان درجة شرف المشترى والقمر على درجة شرفه والشمس على درجة شرفها و سهم السعادة فى كط من السرطان و سهم الغيب فى أول السرطان مع سهيل والشعرى الهمانية » .

ولما لم يكن فى أية نسخة من نسخ القصة الموجودة فى مكتبات العالم إشارة من أبى عبيد إلى هذا التاريخ وطالع الميلاد ، فيجب أن نعلم أن هذا محصول بحث واطلاع خاص للبيهتي الذي كان ذا معرفة بفن أحكام النجوم والزيج ، وقد

كتب عنهما كتاباً ، ولكن من دواعى الأسف أن كتاب أحكام النجوم للبيهقى لا يوجد فى بغداد ، ونسختى الحطية محبوسة فى طهران ، ولهذا لا يمكن المراجعة والتحقق مما إذا كان البيهقى فى كتاب أحكامه قد أشار إلى طالع ميلاد ابن سينا ضمن ما نقله من الزيجات المعروفة أم لا .

وبقدر ثقتنا بما أورده القزويني في « آثار البلاد » يكون تقبلنا لافتراض أن تاريخ مولد الشيخ وطالع مولده قد وردا في « السبرة »، فهو يرويأن الشيخ قال في سبرته : « ... وطالعي السرطان والمشتري والزهرة فيه والقمر وعطارد في السنبلة والمريخ في العقرب والشمس في الأسد وكان المشتري في السرطان على درجة الشرف والشعري مع الرأس على درجة الطالع فكانت الكواكب كلها في الحظوظ » . ولكن البحث الذي ليس هنا مجال تفصيله يشير إلى أن القزويني نقل حياة الشيخ عن « التتمة » و « السبرة » ويظهر أنه نقل بعض الأمور من حافظته فاعترتها تغييرات كثيرة . وبالحملة فكلام القزويني في ترجمة الشيخ إذا لم يكن مستنداً إلى أصل قديم صحيح ، فهو كلام قابل لأن يشك فيه .

وقد دخلت ترجمة حياة الشيخ كتب التاريخ الفارسي عن طريق تتمة البيهقي ، التي نقلت إلى الفارسية لغياث الدين بن رشيد الدين الوزير في القرن الثامن الهجرى (وطبعت باسم الدرة). وباستفادتنا من المراجع الموجودة هنا في بغداد نرى في كتاب «روضة الصفا» (من مو لفات القرن التاسع الهجرى) أن عام ميلاد ابن سينا ٣٧٣ بدلا من عام ٣٧٠ ، وزيج طالعه مثل ما ورد في البيهقي ، ولكنه يزيد على تحديد شهر صفر «اليوم الثالث» ، وبذلك وردت العبارة التي تحدد مولد ابن سينا على النحو الآتي : «إن الشيخ جاء إلى الدنيا في الثالث من صفر سنة ثلمًائة و ثلاثة و سبعن ».

ولماكنت لا أستطيع هنا أن أصل إلى المصادر الفارسية التي لم تطبع بعد ، فليس بين يدى حلقة ارتباط بين رواية البهتي وروضة الصفا . ولكن لماكنا نعلم أن « روضة الصفا » نقل بصورة شاملة مباحث « جامع التواريخ » لرشيد الدين فضل الله مع إضافة ذيل حافظ آبرو عليه ، ولماكان قد أورد ترجمة حياة الشيخ ضمن خاتمة الكتاب الحاصة بالبلدان ، فليس بعيداً أن يكون المصدر الذي عول

عليه الكتاب الحغرافى لحافظ آبرو الذى يوجد فى طهران الحزء المرتبط منه بخراسان. وعلى كل حال فمهما يكن مرجع خواندمبر فى كتابه ، فإنه نظراً للشهرة التى ظهرت لكتاب روضة الصفا فى القرون التالية ، فقد اقتبس كتاب التواريخ الفارسية منها ، واعتبر وا تاريخ ميلاد ابن سينا سنة ٣٧٣.

وتوجد المادة التاريخية التي ذكرها صاحب روضة الصفا فيما يتعلق بتاريخ مولد ابن سينا وتعليمه ووفاته في كتاب تاريخ كرزيدة الذي كتب قبل ذلك بمائة وخمسين عاماً ، كما ترى هذه المادة أيضاً في بعض مجموعات الشعر القديمة التي ترجع إلى أوائل القرن الثامن الهجرى ، ويشير هذا الشعر إلى ذلك التاريخ بقوله :

حجة الحق أبو على سينا

جاء في « شجع » من العدم إلى الوجود

و فى « شصا » كسب كل العلوم

و فى « تكز » ودع هذا العالم .

فی هذا الشعر « شجع » یعنی ۳۷۳ عام میلاده . و « شصا » یعنی ۳۹۱، أکمل تحصیل العلوم . وفی « تکز » یعنی سنة ۲۷ مات .

وقد اتفق أن اختلفت هذه التواريخ الثلاثة مع ما ورد في « السبرة » و « النتمة » . ولما كنا لم نصل إلى المصدر الأصلى الذي استقى منه خواندمبر عامي مولد الشيخ ووفاته ، نستطيع أن نقول إن مصدره كان نفس المادة التاريخية التي استشهد بها ، ونقل عنها حمد الله المستوفى من قبل . وهذا الاختلاف الكلى في المادة التاريخية بحتاج إلى قدر كبير من المطالعة والتحقيق لبيان منشئه .

«شصا» يعنى ٣٩١، يطابق العام الذى ألف فيه الشيخ كتاب المجموع لأبى الحسين أحمد بن عبد الله العروضى ، وقد أشار إلى هذا فى آخر الكتاب . والمشهور ان الشيخ فى سن الثامنة عشرة فرغ من تعلم العلوم والحكمة . وقد نشأت من هذا عبارة «السيرة» التى جاء فيها : « فلما بلغت ثمانى عشرة سنة من عمرى فرغت من هذه العلوم كلها » فلو طرحنا هذه الأعوام الثمانية عشر من ٣٩١ يبقى ٣٧٣ ، وهو العام الذى ورد عن تاريخ مولده فى المادة التاريخية التى ذكرناها أخيراً .

ويبقى يجال البحث فى أن « تكز » يعنى ٤٢٧ جاءت فى هذه المادة التاريخية بدلا من ٤٢٨. إن ناظم هذا الشعر نظر فى هذا المصراع إلى كلام أبى عبيد فى « السيرة » و فى مقدمة الشفاء ، إذ يقول فى المقدمة المذكورة : فيممته وهو بجرجان وسنه قريب من اثنتين وثلاثين سنة . ويقول فى « السيرة » : «إنى خدمته خساً وعشرين سنة » فإذا جمع هذان الرقمان كان حاصلهما ٥٠ عاماً والمظنون أن الناظم حين ذكر تاريخ الوفاة لم ينظر إلى المصراع النانى من البيت الأول حيث و ردت « شجع » ، ولكن نظر إلى الأصل الصحيح الذى ورد فى « التتمة » يعنى ٣٧٠ ، وأضاف ٥٠ إلى ٣٧٠ ، الذى هو عام ميلاده الحقيقى ، فكانت النتيجة أن حصل على ٤٢٤ أى « تكز » تاريخاً للوفاة وأدخلها فى النظم . وسهولة حفظ هذا الشعر و نقله أدخلت فى المادة الناريخية لسنة و فاة الشيخ وميلاده فى كثرة المصادر الفارسية هذا الحطأ على تلك الصورة ، أى ٣٧٣ .

أما ابن أبى أصيبعة الذى أخذ ترجمة حياة الشيخ أخذاً صريحاً عن «السيرة» «سرگذشت» و نقلها بصورة كاملة ، فقد ذكر تاريخ و فاته على أنه ٣٢٨ ، ولكنه قال: « وكان عمره ثلاثاً وخمسين سنة » بدلا من: « وكان عمره ثمانياً وخمسين سنة » فمن الرقمين اللذين ذكرهما ، وهما ٤٢٨ ، ٥٣ ، استنبط وذكر ما يلى : « وكانت ولادته في سنة خمس و سبعين و ثلثمائة » . و على هذا الوجه يكون قد زاد تاريخاً ثالثاً هو ٣٧٥ ، إلى التاريخين الآخرين وهما ٣٧٠ ، ٣٧٣ .

أما القفطى الذى أخذ أيضاً عن « السيرة » فقد نقل ٤٢٨ بالحرف عنها ، وهذا يتفق مع روايات موجودة لرسالة أبي عبيد .

أذكر أنه منذ نيف وعشرين سنة كان « دركاهي كرماني » الذي تغير اسمه فيما بعد إلى « بستاني كرماني » قد اقتبس في ترجمة ابن سينا التي كتبها لمجلة أيندة الصادرة إذ ذاك في طهران كلاماً من مقدمة منطق المشرقيين المطبوع في مصر ، وجعل هذا الحلاف موضوعاً للبحث في تحديد ميلاد ابن سينا بين ٣٧٠ ، ٣٧٠ وكما أذكر انتهى في نحمه إلى النتيجة الآتية : « إن الصفر في عدد ٣٧٠ ( ٠ ) الوارد في إحدى الروايات ، نقل في الحط العربي على الصورة الفارسية التي كان يكتب بها وهي (٥) فسبب هذه الشهة . ولكن منشأ الحطأ في الحقيقة غير هذا .

وقد وقع شمس الدين الشهرزورى مع ابن أبى أصيبعة فى نفس الشهة ، بإضافة خطأ آخر ، بمعنى أنه كتب سنة ميلاد ابن سينا ووفاته كما وردتا فى الأصل المنقول عن تتمة البيهى ٣٧٠ ، ٣٧٠ ، ولكن ذكر مدة عمر ابن سينا ٥٣ عاماً كما فعل ابن أبى أصيبعة ، ولم يلتفت إلى أن الحمع بين ٥٣ ، ٣٧٠ لا يمكن أن ينتج عنه أن تكون سنة الوفاة ٢١٨ . ولا يخبى أن المصدر الذى ننقل عنه هنا نسخة قديمة جداً كان يملكها الشيخ ضياء الدين درى أصفهانى صديق حكيمنا الشهرزورى ، والذى نقل كتاب الشهرزورى إلى الفارسية من هذه النسخة نفسها وطبعها باسم كنز الحكمة . ومع وجود ثمانى نسخ خطية و مصورة من نزهة الأرواح فى بغداد لم أستطع المراجعة .

وقد كتب العدد الدال على عمر الشيخ في نسخة استانبول لتتمة صوان الحكمة للبهتي ، وهي أساس طبعة لاهور بدلا من ثمان وخمسن في صورة عدد حرفي هو « نح » ومدلول هذين الحرفين ٥٨ أيضاً . و في إحدى الروايات المتعددة التي رأيتها حتى الآن «للسيرة » علاوة على العدد ثماني وخمسين العدد الحرفي « نح » مذكور في إحدى الحواشي . و قبل أن نقدم على محث هذه المسألة بجب أن نعلم أنه في النرون الأولى للتاريخ الإسلامي ، وقبل أن تشيع الأرقام الرياضية وتعم بن المسلمين، كانت الأعداد تكتب بصورة الحروف العربية أبجد هوز حطى... وهذا الموضوع بسيط أولى بالنسبة للأشخاص الذين يتصلعملهم بقراءة التقويمات الحرفية الإيرانية . ولكن لا يكون دخول نقطة على حرف من الحروف سبباً في تغيير مفهومه العددى، فإن الحروف الرقمية غبر المنقوطة تكتب بتصرف قليل ، خصوصاً ما كان منها في مرتبة الآحاد . وفي هذه السلسلة من الأعداد حرف (ج) الذي هو ثالث حروف أبجد قد استقر مدلوله على (٣) ، « ح » الذي هو الحرف الثامن عن أبجد يدل على (٨) . ولكي لا تشتبه صورة ج ، ح تكتب الحم مقطوعة وبدون نقطة على هذه الصورة ( ح ) . أما ( ح ) فتكتب بصورتها الكاملة . وبناء على هذا الذي يكون كامل المعرفة بقيم الحروف الرقمية يقرأ رقم « نح » الذي يدل على عمر الشيخ في تتمة صوان الحكمة ٥٨ . ولكن الشخص الذي لا يكون ذا خبرة بذلك ، أو الذي تظهر له عن طريق الصدفة

نقطة داخل دائرة الحرف ح ، فإنه يفهم منها ٥٣ . وهذا نفسه سبب التغيير العددى الذى وقع فى نزهة الأرواح للشهرزورى . فعند نقل عبارة البهتى لما وصل إلى صورة « نح » قرأها ٥٣ بدلا من ٥٨ ، وكتبها كما قرأها . كما أن ابن أبى أصيبعة أيضاً حين نقل ماكتبه أبو عبيد فى « السيرة » أو عن مرجع متوسط ظن « نح » ٥٣ . ولكى يجعل تاريخ الميلاد متمشياً مع تاريخ الوفاة ومدة العمر ذكر أن الولادة كانت ٥٧٥ .

بعد مراجعة ما ذكر نرى أن مدة عمر الشيخ ٥٨ سنة وسبعة أشهر قمرية ، لا ما ذكره البيهقي سهواً في قوله : « ثم مات في الجمعة الأولى من رمضان سنة ثمان وعشرين وأربعائة . ودفن بهمذان ، وفي هذه الجمعة خطبوا في نيسابور على السلطان طغرلبك محمد بن ميكائيل بن سلجوق ، وأعرضوا عن ذكر السلطان مسعود بن محمود ، وكان عمر الشيخ « نح » بالسنين الشمسية مع كسر » .

ومنذ نمانين عاماً أمر جماعة من فضلاء إيران فى طهران بأن يكتبوا كتاباً مفصلا فى ترجمة أحوال رجال الإسلام . وقد ألفوا كتاباً اسمه ( نامة دانشوران ) أى تاريخ العلماء ، طبع منه ستة أجزاء ، ولا تزال بقية أجزائه مخطوطة ، وهى محفوظة فى مكتبة المجلس ، ومكتبة ملى ملك فى طهران . واختار وا فى ترجمة ابن سينا التى كتبت بالتفصيل فى المجلد الأول رواية «حبيب السير» ، و فرضوا فروضاً كثيرة

لتأييدها ، منها أنه ليس من الطبيعى أن يكون الأمير نوح بن منصور قد طلبه لمعالحته وهو فى سن الثالثة عشرة (إذا فرضنا أن الشيخ ولد ٣٧٣) وكثرة مؤلفات الشيخ وهو فى محارى لا تتفق مع صغر سنه أيضاً. وفى النهاية كتبوا فى تأييد هذه الرواية أنه فى قسم من مصادر الفضلاء فى مادة التاريخ المذكورة أى كلمة «شسع» يعنى ٣٧٣ ، بدلت بكلمة شجع يعنى ٣٧٣ . و نقلوا كلاماً لو رجعنا إلى المن الأصلى للسيرة التى لدينا منها لحسن الحظ نسخ قديمة ، وقارنا ما ورد فيها بآثار الشيخ الأخرى وكلام أبى عبيد ومعاصرى أبى على ، فلا نكون فى حاجة إلى مثل الشيخ الأخرى وكلام أبى عبيد ومعاصرى أبى على ، فلا نكون فى حاجة إلى مثل الفتى الفاضل فى أثناء ذكره لما جرى بينه وبين أبى عبيد من مباحثة ومناظرة فى حقيقة النور والحرارة، وذلك فى كتاب الآثار الباقية الذى كتبه أبو الريحان باسم شمس المعالى الأمير قابوس ، هذا الوصف يؤيد أن أبا عبيد لم يخطىء فى الرواية عن الشيخ و تغيير سنه و قت لقائهما .

بل إنا نقول إن قول الشيخ الرئيس فى تعيين عام ولادته ومدة عمره أيام إقامته فى كركانج ( خوارزم ) و جرجان قابل للشك فيه ، إذ لم يصلنا أثر من ذلك فى بطون الكتب ، أو لأن البحث فى حياة أبى بكر البرقى الخوارزمى الذى قال ابن ماكولا عنه إنه أستاذ الشيخ ، وإنه رأى ديوان شعره نحط ابن سينا تلميذه ، وذكر أن عام وفاته كان ٣٧٦ ، سيجرنا ذات يوم إلى ننائج أخرى فى موضوع السنوات الأولى من عمر الشيخ التى قضاها فى نحارى و خوارزم ، وسيقدم ميلاد الشيخ إلى درجة تجعل من المعقول تأليفه اكتاب المحصول والبر والإثم الشيخ أبى بكر البرقى اغتوفى فى شوال سنة ٣٧٦ .

فإذا أعضنا أعيننا عن هذه النكتة الأخبرة وصربنا عنها صفحاً ووزناً المصادر والأسانيد الموجودة وحددنا قيمتها فلا يبقى لدينا شك فى أن تاريخ ميلاد أبي على بن سيناكان سنة ٣٧٠ طبقاً لرواية البيهي . وأما التغييرات الثلاثة الأخرى التي ظهرت فى هذا التاريخ ، فقد نشأت من عدم الدقة فى قراءة سنى عمر الشيخ ؛ إذ أنها كانت تكتب فى بعض المصادر القدعة أحياناً بالحروف الرقمية ؛ والتشابه بين حرفى ج ، ح فى كتابة الحروف الرقمية كان فى أغلب الظن المنشأ الأول لهذه الاختلافات والباعث على حدوثها .

[ نقلها عن الفارسية الدكتور محمد عبد السلام كفافي ]

# الحكيم ابن سينا و امر اض القلب للدكنور فؤاد عبد الكريم قندلا

قدم الدكتور لموضوعه بالحديث عن تاريخ حياة ابن سينا ومؤلفاته الطبية ، ثم انتقل إلى الحديث عن أمراض القلب في قانون ابن سينا ، فقال :

يستهل ابن سينا محثه عن القلب بتشريحه و فسلجته ، ثم يتكلم عن علاقة القلب بالوجود والأمراض العامة التي توثر عليه ، ثم يشرح الأعراض العامة للقلب فيقسمها إلى ثمانية أقسام رئيسية :

(۱) النبض. (۲) النفس (التنفس). (۳) خلقة (أو تكوين) الصدر. (٤) وما ينبعث على الصدر من الشعر. (٥) ملمس البدن وما يعرض فيه. (٦) الاختلاف والعواطف. (٧) قوة البدن وضعفه. (٨) الأوهام (ضعف عصب الدوران) أي نوراستينيا.

ولقد قسم كل عارض من الثمانية حسب عادته إلى حار وبارد. ولعل أصدق تعبير منطقي موجز كامل شامل ينطبق على مثالين سأوردهما كأنموذج على ذلك. فقد قال في النبض: «سرعته وعظمه وتواتره يدل على حرارته ، وأضدادها تدل على برودته ، ولينه على رطوبته ، وصلابته على يبسه ؛ وقوته واستواوه وانتظام اختلافه يدل على صحته ، وأضدادها على خلاف صحته ... » ثم يقول عن الصدر: « الواسع العريض إن لم يكن بسبب كبر الدماغ الذي يدل عليها كبر الرأس الموجب لكثرة الدماغ الموجب لعظم النخاع ، الموجب لعظم الفقرات ، الموجب لعظم الأضلاع النابتة منها ، بل كان هناك صغر الرأس ، أو توسطه وقوة نبضه ، دل على حرارته ، أو ضد ذلك إن لم يوجبه صغر الرأس ، دل على برودته » .

هكذا نجد المنطق قبل ألف سنة قد خدم نفس النتيجة التي توصلت إليها الأبحاث العلمية العصرية المعقدة ومختبراتها المدهشة. . . كيف أن نمو الجمجمة والفقرات يتوقف على نمو الدماغ والنخاع الشوكي ، وكيف أن نمو العضلات يتوقف على نمو العظام .

ثم يستطرد ابن سينا في حديثه فيركز جل جهوده في موضوعين: الحفقان والغشي (أي الإعماء). وسأكتني بذكر الخفقان كأنموذج.

### الخفق\_ان

تعريفه: الخفقان حركة اختلاجية . . . فيها . . كلما يؤذى القلب مما يكون في نفسه ، (ويقصد في عضلاته ، في عروقه الدموية ، في صهاماته وبطانته) ، أو يكون في غلافه (شغافه) أو يتصل به من الأعضاء المشاركة المجاورة له . . . وكل ضعف بحدث في القلب ، ما دام به بقية من قوة ، اضطرب (له) اضطراباً . . . كأنه يدافع عن نفسه (من) الأذى ، فكان الخفقان . وإذا أفرط انتقل الحفقان إلى الغشي (أي الإغماء وخيبة أو خذلان القلب) وإذا أفرط انتقل إلى الحلاك (أي هذيان البطينين والسكتة القلبية) . ثم يقسم ابن سينا كعادته المألوفة الخفقان إلى قسمين جوهريين رئيسيين : الحار والبارد ؛ ولربما قد يقصد بالحار : الحاد أو الخبيث أو ارتفاع ضغط الدم ؛ والبارد : المزمن أو البسيط أو انخفاض ضغط الدم .

الأسباب: (١) عن جبن شديد (الخوف).. عن أوجاع مثخنة.. والانفعالات النفسة..

(٢) عن شرب السموم . . . لسوعات الحيوانات . . .

(٣) من أذى الريح (ويزيد بها ما نسميه في عصرنا بالالتهاب والمكر وبات) بالمشاركة ؛ فإما بمشاركة البدن كله كما يعرض (أو كما يحدث) في الحميات وخصوصاً حميات الوباء . . . ( وهو يقصد بما معلوم لدينا اليوم التيفود والتيفس ، والطاعون . . . الخ ) ، وفي الدق (السل) والخناق . . أو من أذى ريح (أوالتهاب) بقوله في الفضا (أوالأعضا) التي بينه وبين غلافه (أو

شغافه) أو جرم غلافه ، بأن يعرض (أو يحسدث) فيه ورم (ثامبوناد) رخو (ويقصد بالرخو امتلاء كيس شغاف القلب بالإفرازات المصلية أو القيحية أو الدموية أى ذات الجنب القلبى الرطب ) أو صلب (ويقصد بالصلب تكلس الشغاف) . . .

٤ ـ . . . الحيات التي تحدث في البطن (أي ديدان الجهاز الهضمي)
 وأمراض المعدة وتشنجها والصفراء والكبد والرئة . . .

العلامات (أى الأعراض): النبض المحالف المحاوز للحد فى الاختلال المحسوس فى العظم (ويقصد به الناتج عن ضغط الدم العالى)... ويدل على الدموى فيه علامات الالتهاب، وسرعة النبض وعظمه فى غير وقت الخفقان. ويدل على الرطب منه، شدة لين النبض واحتباس صاحبه، كأن قلبسه ينقلب فى رطوبة فى غير وقت الخفقان.. (أى فى فترة الراحة بين النوبات)... والنبض المحالف فى الصغر والسرعة والإبطاء والتفاوت والتواتر مع عدم علامات الامتلاء (وهنا يقصد الناتج عن ضعف عضلات القلب الناتج عن انسداد أوعيته الإكليلية، وموت جزء لقسم من عضلاته). وكثيراً ما يشبه النبض فى الحفقان، نبض بعض أصحاب الربو (أى الأسما أوتنك النفس).

العلاج: أولا... أما المادية (ويقصد بالقبوضية) بالاستفراغ (ويقصد بالمسهلات) مثل الأيارجات الكبار (أو المسهلات القوية) مثل أيارج (أو مسهل) لوغاديا وتنادر يطوس، وروفس، وأيارج (أو مسهل) فيقرا، مقوى بشحم الحنظل والغاريقون والأفثيمون...

وإما بمشاركة المعدة ، فإن كان من خلط غليظة (أو سوء الهضم والتخمة ) عولج بالتى بعد الطعام . . . و بعده يتناول الملطفات المعروفة مثل تناول عصارة الفجل ، والإسكنجبين ، والإسهال (أى المسهل) بعده بالأيار جات الكبار . وكذلك إذا كان الطعام يفسد فيها ، فينبغى أن تدبر بما يقويها على هضم ما يفسد فها ما نذكره فى باب المعدة . . . .

۲ — وإن كان لسبب الصفراء اللذاغة ، عولج بتقوية المعدة بربوب (لب)
 الفواكه العطرة مثل التفاح والسفر جل والكمثرى ، خصوصاً بعد الطعام . . .

٣ - أما علاج الحفقان الحار أو الدموى (ويقصد الناتج عن ضغط الدم العالى) فبالفصد ، وإخراج الدم البالغ وتعديل الغذاء . . . وإن كان له نوابيب (أى نوبات) أو فصل يعترى فيه كثيراً مثل الربيع مثلا ، فمن الواجب أن يتقدم قبل النوبة بفصد ، وتلطيف غذاء . . . التغذية بما يقل وينفع ، كالحبز المبلول المنقع فيه ماء الورد ، فيه قايل من شراب ريحاني (البراندى في عصرنا) ، والحبز بشراب التفاح ومرقة التفاح ، والقرع (الشجر) والبقلة المانية ، والفواكه الباردة ؛ فإن احتمل اللحم ، فالقريض والهلام من الفراريج والقبح ، وعصارات الفواكه والحصرم ، والتفاح الحامض مرشوشاً عليه ماء الورد ، وحامض الأترج أو الليمون . فإن اشتد الأمر والالتهاب فجرعة الماء البارد ، والماء المثلج ممز وجاً بماء الورد تجريعاً بعد تجريع ، وشراب العواكه ، وشراب العواكه ، وشراب التفاح الشامى فيه قليل من الكافور المذاب ، وعلى الرايب (اللبن) بمعله عذاء لهم . . وأما ورد لسان الثور ، فأقدم عليه ولا تخف غائلته ، واستعمله في كل ما سقيت وأطعمت فيه وزن درهم من الراوند الصيني . . . .

٤ – الحفقان في الحميات . . . و بحب أن لا تغفل وضع الأضمدة أو الحرق المبردة على القلب والصدر ، المبلولة بماء الصندل أو الصندلين (ويظهر أن النون هنا تدل على العنصر الفعال المستخرج من المادة في الطبيعة على نحو النون المضافة للألكلويد ، فقولك صندل وصندلين كقولك كه في وكه فه ثين ) وماء الورد وماء الحدادين والكافور والورد والطباشير والعدس يضمد به فؤاده وخاصة في الحميات . وكثيراً ما بهيج الحفقان ، ثم يندفع شيء إلى أسفل بمنة ويسرة فيسكن الخفقان (حقيقة إن هذا لوصف دقيق قلما نجده في أحدث كتاب عصرى لدينا ) . ويعالج التي مع الحمي بسويق الشعير مغسولا بالماء الحار ، ثم مبرداً ، فوزن عشرة دراهم سكر ، وإن تقاياه أخذ بدل السكر حب الرمان . .

٥ - المعالحة الأعراضية : فكما أنك تقطع السبب بهذا التدبير ، كذلك

يجب أن يقوى المنفعل وهو القلب حتى لا يقبل التأثير ، ولا يقتصر على قطع السبب دون تقوية المنفعل . بل يجب مع ذلك أن يتعمد (أويقوى) القلب بالأدوية القلبية . ومما يعظم نفعه فى الحفقان ، شرب وزن مثقال من ورد لسان الثورعند النوم ليالى متوالية . ومما جرب له شرب مقدار نواة وزنها فى القرنفل الذكر فى اثنى عشر مثقالا من اللبن الحليب على الريق . وأن تشرب مثقالا فى المرزنجوش اليابس فى ماء الورد ، إن كان هناك حرارة ، أو شراب إن لم يكن حرارة فى أيام متوالية ...

وشم أو استنشاق طيب (روائح عطرية) يرغبه المريض أثناء النوبة ، كدهن الورد والكافور والصندل والمسك والزعفران والقرنفل والعنبر ودهن البان والغالية ودهن الأترج ، أو يستنشق الكافور ومايشبهه مع الحل، ويشد الساقان.

نحن إذا تأملنا هذا النوع فى المعالجة قبل ألف سنة وجدناه أقرب إلى العقل والمنطق من المعالجة الأعراضية اليوم. فكثيراً ما تستهوينا المستحضرات الحلابة والمحلات (الانبولات) السريعة المفعول فى إيقاف الحفقان مهما كان مصدره دون معالجة السبب. ولكنى أعرف كثيراً من حوادث الحفقان ، لم تفد معها حميع أنواع هذه الأدوية العصرية الحلابة ، وكان الدواء الفعال ، المقيئات أو معالجة الكبد والصفراء وسائر الأسباب الحوهرية.

### أثر ابن سينا بعد وفاته

وقد كان لابن سينا تأثير واسع النطاق ، نال قانونه فى الطب تقديراً عظيماً حتى فى الغرب ، من القرن الثالث عشر إلى السادس عشر الميلادى ، ولا يزال بعض أهل إيران والعراق يتداوون بما يصفه لهم إلى أيامنا هذه . وكان تأثيره فى الفلسفة المسيحية فى القرون الوسطى عظيم الشأن . وقد جعله دانتى الشاعر الإيطالى بين أبقراط وجالينوس ، وزعم أسكا لحر أنه قرين جالينوس فى الطب ، وأنه أعلى منه كعباً فى الفلسفة .

تلك حكمة ابن سينا الحكيم الإشراقية ، فنفسه تصبو إلى أشياء وليس فى خزانة طبه ما يشنى غليلها ، ولا تروى ظمأها حياته فى القصور .

كان ابن سينا ولا يزال يعد عند أهل الشرق شيخ الفلاسفة والأطباء . وقد ظلت الفلسفة الأرسطية المصطبغة بالمذهب الأفلاطونى الحديد معروفة

عند الشرقيين على الصورة التى عرضها فيها ابن سينا . ولمؤلفاته مخطوطات كثيرة لا تحصى منتشرة وذائعة فى أنحاء الكون . فكان مصدر الثقة والمرجع الأول والأخير للمتعلمين والأطباء والفلاسفة . . . وقد كثر حساده وأعداؤه لدرجة أنهم ، حتى بعد وفاته ، أوغروا صدر الخليفة العباسى المستنجد فى بغداد فأمر يحرق مؤلفات ابن سينا فى عام ١١٥٠ م .

# ابن ســـــينا فی قانو نه للدکنور عزه مربریه

ذكر الأديب الكبير أحمد أمين ، في تصديره لكتاب الأب قنواتى ، عن مؤلفات ابن سينا ما نصه :

«كان ابن سينا من الرجال القلائل في العالم الإسلامي الذين يصح أن نسميهم (موسوعين) »، والواقع أن إبن سينا لم يكن موسوعة هائلة ، ولا دائرة معارف عظيمة فحسب ، وإنما كان عالماً مستقلا خلف للعلم من بعده ثروة ضخمة ينوء الباحثون اليوم بجمعها وتصنيفها ؛ ولئن غلبت الفلسفة في بحوثه وكتبه وأراجيزه على اختلاف نواحيها ، فإنه لم يترك ناحية من نواحي الحياة العلمية إلا حاول معالحتها ودراستها ، ولكن شهرته في كل حال جاءته من طريق طبه ولاسيا في قانونه ، أكثر مما جاءته من طرقه الأخرى ، واشتغاله بالطب لم يكن أقل من اشتغاله بالفلسفة والتصوف والعلوم الرياضية واللغة والأدب ، تدل على ذلك مؤلفاته الكثيرة فيه ، هذه المؤلفات التي تعجز مجموعة ضخمة من أساطين العلم عن القيام بمثلها ، وحسبنا أن نورد ههنا ما ذكره الدكتور من أساطين العلم عن القيام بمثلها ، وحسبنا أن نورد ههنا ما ذكره الدكتور في العدريه هان (André Hahn) في مقاله الرائع عن الطب العربي ، المنشور في العدد الحامس من مجلة تاريخ الطب والصادر في تموز (يونيو) عام ١٩٥١ ما نصه :

« و إننا لنرى فى ابن سينا ، الفيلسوف والطبيب والشاعر ومؤلف القانون ، الرجل الأول الذي يمثل بحق ذروة الطب العربي » .

ولسنا نعدد فى هذا المعرض حميع ما قرأنا عن مصنفاته وتآليفه . فلقد شك بعض الباحثين فى نسبة بعض الكتب إليه ، وقالوا فى ذلك إن موالفيها قد نسبوها للشيخ الرئيس لترويجها والدعاية لها ، وفى ذلك ما فيه من الدلالة الكبرى.

على فضل موالفاته الأصلية . ونورد من الموالفات الطبية ما نعتقد بصحة نسبتها إليه ، لما بن محوث هذه المؤلفات وعناوينها من الصلات التي توحي بصدق هذه النسبة ؛ وقد اعتمدنا في ذلك ما أورده ابن أبي أصيبعة ، صاحب طبقات الأطباء ، وما أورده ، الأب قنواني في كتابه عن مؤلفات ابن سينا . فمنها الأدوية القلبية ، وأرجوزة في التشريح ، وأرجوزة في المحربات في الطب ، مطاعها:

وكونه بالله مسيتعينا اذكر ما جربته طول الزمن لكل عامي وكل خـــاص

نظمته للمقتفى لأثـــرى

وآله الأكارم الأخيــــار

قالُ على هو ابن سينا بدأت باسم الله في نظم حسن ما هو بالطبع وبالحـــواص ويقول في آخرها :

هذا الذي جربته في عمري الحمد لله على إنعـــام على النبي المصطفى المختار

ومنها الأرجوزة في الطب تقع في ألف بيت وقد اختلفت الطبعات في مطلعها ، ولعل أقربها إلى الصواب ما ابتدأ فيها بقوله :

الحمد لله العلى القــــادر حالقنـــا في أحسن تقويم واستمد الله عـــوناً كاملا أن ينهض العبد إلى تأليف أرجوزة بديعـــة التصنيف الطب حفظ صحــة برء مرض

ذى الطول والعزيز والقاهر مرشدنا لرتبة التعلم فا يزال يقبل الوسايلا من سبب في بدن منذ عسرض

ومنها الأرجوزة في الباه التي يقول في مطلعها :

ياسائلي عن وجع في الوسط أو نقطة تأتى له لم تحــط أَوْ أَلَمْ فَى الظهر أَو فَى الركب أَو وجع فى صلبه مركب

ومنها الأرجوزة في الوصايا الطبية ، وأرجوزة لطيفة في وصايا ( أبقراط ) وكتاب الأغذية والأدوية ، وكتاب الأقراباذين ، ورسالة في البول ، ورسالة في تخليط الأغذية ، ورسالة في تدبير سيلان المبي ، وكتاب في حفظ الصحة ، ورسالة فى خصب البدن ، وكتاب الدستور الطبى ، الذى يقول فيه بعد بسم الله : « . . . فأول ما يجب على الطبيب أن يبدأ به هو معرفة العلة بجنسها ونوعها » ، ورسالة فى الحمر ، ورسالة فى دفع المضار الكلية عن الأبدان الإنسانية ، ورسالة فى السكنجبين ، ورسالة الحمرية وسياسة البدن ، ورسالة فى شطر الغب وهى تبحث فى معالجة الحمى ، ورسالة فى الطيب ، ورسالة فى الفصد ، و فصول فى الطب ، والفصول الطبيات ، و فوائد الزنجبيل ، والقوى الطبيعية ، والقولنج ، و فى مسألة طبية ، ومسائل حنين ، والمسائل الطبية ، والمسائل المعدودة ، ومقادير الشرابات من الأدوية المقررة ، ومنافع الأعضاء ، والنبض ، و فى الهندباء ، و وصية حفظ الصحة ، و فى ما يدفع ضرر الأغذية ، ومفيدتان فى حفظ الصحة .

ويعد القانون أعظم مصنفاته الطبية بلا مراء ، فهو كتاب كبير ، غزير المادة ، جامع للطب بفروعه كافة ، لم يترك شاردة إلا أوردها فيه ؛ يقول بول دومتر (Paul Dumaitre) في محاضرته التي ألقاها في الجمعية الفرنسية لتاريخ الطب في ٥ مايو ١٩٥١ :

« يعد ابن سينا العالم العظيم والفيلسوف والطبيب ، من أكثر وأكر المؤلفين المنتجين ، ظلت نفائسه موضع اهمام أساطين العلم ، خلال خمسة قرون كاملة ، أما قانونه فيعد موسوعة كاملة في الطب ، عانق فيه ابن سينا كل العلوم الطبية مع بعضها ؛ فليس من العجيب بعد هذا أن يظل قانون الشيخ الرئيس ، الدستور الطبي العلمي العملي طوال خمسائة سنة في بلاد المسلمين والعرب ، وكثير من أرجاء أوربا ، ولا نغالي إذا قلنا إن عالم التأليف والتصنيف ، لم يقع على كتاب من نوعه بمثل سعته وتصنيفه ، واشماله على الكبرة والصغيرة» . ولقد أشربت نفسي حب القانون مند ما وقعت عليه ، والآن وقد قضيت طبيباً نحواً من اثنين وعشرين سنة أعلن بزهو ومفاخرة ، أنه ما مر على شهر لم أعد فيه قراءة شيء من القانون . ولعل أسباب ذلك ترجع لأمرين : أولهما شغني بالاستفادة شيء من القانون . ولعل أسباب ذلك ترجع لأمرين : أولهما شغني بالاستفادة على كنوز السابقين المجلئ في ناحية الأدوية والمداواة ، محكم صلى الدراسية بها ؛

ولذلك حيمًا دعيت للاشتراك في تمثيل سورية وجامعتها في هذا المهرجان العظيم، لم أجد خبراً من أن أبحث عن ابن سينا في قانونه .

إن الكلام عن ابن سينا واسع كثير ، وقد يظن أن حصر الكلام في ناحية معينة ، يسهل على الباحث مهمته غير أن البحث في القانون ، ليبلغ من الصعوبة ما يجعل الباحث أعجز من أن يني الكتاب وكاتبه حقهما وفضلهما على العلم والعالم .

يقول جيرار دى كريمون (Gérard de Crémone) وهو الذي نقل القانون للغة اللاتينية في القرن الثاني عشر :

«لقد قضيت نحواً من نصف قرن ، فى تعلم اللغة العربية ، والتوفر على ترجمة نفائس المكتبة العربية ، وكان قانون الشيخ الرئيس ابن سينا ، أعظم كتاب لاقيت فى نقله مشقة وعناء ، وبذلت فى ذلك جهداً جباراً » . ولكن هذا الناقل ، لتى جزاءه فى جهده ، فقد ظل علماء القرون الوسطى يقرأون ابن سينا من ترجمة جيرار دى كريمون ، ردحاً غير قليل من الزمن ؛ ثم ترجم القانون مرات عديدة ، كان أفضاها ، فى أوائل القرن السادس عشر ، من قبل آندريا آلباغو (Andrea Alpago) بعد أن قضى ثلاثين سنة فى الشرق ، وزاد على من سبقه أن وضع قاموساً للمصطلحات الفنية العربية التى كان يستعملها ابن سينا ، وفشرت هذه الترجمة عام ١٥٧٧ ؛ ثم دخلت تحسينات كبيرة على القانون ، وظلت ترجمة جان بول مونجيوس (Jean Paul Mongius) الترجمة الوحيدة وطلاب الطب فى العالم ؛ وآخر ترجمة له ، كانت في غضون القرن الثامن عشر ، قام بها الأستاذ بلامبيوس (Plembius) وزاد (Plembius) وزاد

يتألف هذا الكتاب من خمسة أجزاء . يبحث الجزء الأول فى الأمور الكلية من علم الطب ، وقد قسمه إلى أربعة فنون ، وضمن الفن الأول ستة تعاليم : الأول فى تعريف الطب وموضوعاته ، الثانى فى الأركان ، الثالث فى الأمزجة ، الرابع فى الأخلاط ، الحامس فى ماهية العضو وأقسامه والعظام والعضلات والأعصاب والشرايين والأوردة ، والسادس فى القوى والأفعال ؛

وضمن الفن الثانى ، تصنيف الأمراض المختلفة وأسبابها وآعراضها ؛ وضمن الفن الثالث ، فصلا فى أسباب الصحة والمرض ، وضرورة الموت ، وخمسة تعاليم : الأول فى التربية ، والثانى فى التدبير المشترك للبالغين ، الثالث فى تدبير المشايخ ، الرابع فى تدبير بدن من مزاجه فاضل ، والحامس فى الانتقالات ؛ وضمن الفن الرابع تصنيفاً فى وجوه المعالحات بحسب الأمراض الكلية .

ويبحث الحزء الثانى من الكتاب ، فى الأدوية المفردة وأمزجها والقياس بها والتجربة عليها ، وما يعرض لها وكيفية التقاطها وادخارها ، وقد أوردها مرتبة على حروف المعجم ، وذكر القوانين التي بجب أن يعرفها الطبيب فيا يتعلق بهذه الأدوية ، ولعل هذه القوانين الأولى من نوعها ، بما يقابل ما نسميه اليوم دستور الأدوية (Codex) .

وجاء في الحزء الثالث من الكتاب ، وصف شامل للأمراض المختلفة الواقعة في أعضاء الإنسان ، وجعله في اثنين وعشرين فناً : الأول في أمراض الرأس والدماغ ، الثانى في أمراض العصب ، الثالث في تشريح العين وأحوالها وأمراضها ، الرابع في أحوال الأذن ، الحامس في أحوال الأنف ، السادس في أحوال الله واللسان، السابع في أحوال الأسنان، الثامن في أحوال الله والشفتين، التاسع في أحوال الحلق ، العاشر في أحوال الرئة والصدر ، الحادى عشر في أحوال القلب ، الثاني عشر في المدى وأحواله ، الثالث عشر في المرئ والمعدة وأمراضهما ، الرابع عشر في الكبد وأحوالها ، الخامس عشر في أحوال المرارة والطحال ، السابع عشر في أحوال الأمعاء والمقعدة ، السابع عشر في عالم المقعدة ، الثامن عشر في أحوال الكلية ، التاسع عشر في أحوال المثانة والبول ، العشرون في أحوال أغضاء التناسل في الذكور ، الحادى والعشرون في أحوال أعضاء التناسل في الذكور ، الحادى والعشرون في أحوال العامة .

وتضمن الحزء الرابع من الكتاب سبعة فنون : الأول كلام كلى في الحميات ، الثانى في مقدمة المعرفة وأحكام البحران ، الثالث كلام مشبع في الأورام والبثور ، الرابع في تفرق الاتصال سوى ما يتعلق بالحبر والكسر ، الحامس في الحبر ، السادس كلام مجمل في السموم ، السابع في الزينة .

ويشتمل الجزء الحامس من الكتاب على الأدوية المركبة أو الأقراباذين وقد قدم له بفصل فى كيفية التركيب ثم جعله فى حملتين : الأولى فى المركبات الراتبة فى الأقراباذينات ، والثانية فى الأدوية المجربة فى مرض مرض ، وألحق بها ذكراً للأوزان والمكاييل أخذها عن كناش يوحنا بن سرافيون .

هذا هو كتاب القانون في حملته ، وأما هذا الكتاب في تفصيله ، فلا يتسع المحال للبحث الكامل فيه ، ولذلك فقد قصرت كلامي في ذلك على مايأتي :

### القانون وتبويبه

إذا قارنا بين تبويب الموضوعات المختلفة التي جاءت في القانون ، وبين التبويب الذي يجرى عليه المؤلفون اليوم ، وجدنا بعض الفروق البسيطة ، فقد وردت في القانون بعض البحوث في غير موضعها ساقت إليها المناسبة أو جاءت عفواً على خاطر صاحبها ، وبعضها أقحم اقحاماً ، فجاء متنافراً مع البحوث التي سبقته أو تلته ، فقد حشر سوء المزاج مع كيف ومي بحب أن يستفرغ ، وأحوال الأدوية المسهلة ومعالجة السدد وغير ذلك ، وقد كان بالإمكان إرجاع كل من هذه الموضوعات إلى أصولها ، ومع هذا فإن الإنصاف ليقتضينا أن نجد للمؤلف العظيم عذره بعد جهده ، وأن نراعي الفرق الكبير بين عصره القديم وعصرنا الحديث ، وما آلت إليه حالة التأليف والتصنيف .

ولو عدنا من جهة ثانية إلى الفن العاشر من الجزء الثالث لألفيناه مبوباً تبويباً حميلا ، فقد ذكر عن أحوال الرئة والصدر مقالات وفصولا متسلسلة بشكل رائع بديع ، ذاكراً مقالته الأولى في الأصوات والنفس ، ومقالته الثانية في الصوت ، والثالثة في السعال ونفث الدم ، والرابعة في أصول نظرية من علم أورام أعضاء نواحي الصدر وقروحها سوى القلب ، أي أنه قسم أمراض الصدر قسمن : أمراض الرئة وأمراض القلب التي أفرد لها بحثاً مستقلا ، وذكر في المقالة الحامسة فصولا عن أمراض الحنب المختلفة ، ولسنا نخالف الحقيقة ، إذا قلنا إن المؤلفات الحديثة ، لا تسر في تصنيفها أمراض الصدر سراً يفضل قلنا إن المؤلفات الحديثة ، لا تسر في تصنيفها أمراض الصدر سراً يفضل

كثيراً ما جاء به القانون . ونجد مثلا مشابهاً فى أمراض جهاز الهضم ، فقد أفرد مقالة لأمراض المرى ، ومقالة لأمراض المعدة ، ومقالة للهضم ، كما أفرد لأمراض الكبد فناً مستقلا ، وفى ذلك ما فيه من حس مرهف دقيق ، فى فهم مبلغ الصلات والفوارق بين أمراض كل من هذه الأعضاء .

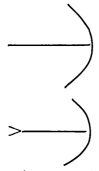
## القانون والتحقيق

لم يصل البحث الدقيق إلى الكشف عن رسم الحد الفاصل بين ما نقله ابن سينا وما ابتكره – على حد قول الأستاذ الدكتور أحمد أمين في تصديره لكتاب الأب قنواتي عن مولفات ابن سينا – على أن ابن سينا لم يكن خماعاً في الطب ولا ناقلا ، كما يزعم البعض ، بل كانت له في القانون آراؤه الحاصة إلى جانب ما نقله عن سبقه من الأطباء ولا سيا اليونان ، ثم إنه لم ينسب لنفسه إلا ما كان من صميم عمله وخالص تجربته ، وفيا عدا ذلك فقد كان أميناً كل الأمانة في قانونه ، وكان يرد كل قول أو رأى لصاحبه ، فهو يقول في كثير من بحوثه : يعتقد ديسقوريديوس ، ويقول جالينوس ، وذكر ابن ماسرجويه أو ابن جربج أو ابن ماسويه ؛ ذكر في رسالته عن الفصد قوله : العروق المفصودة – على ما أشار إليه الأطباء في كتبهم – نوعان . فإذا كانت العروق المفصودة – على ما أشار إليه الأطباء في كتبهم – نوعان . فإذا كانت هذه أمانته في رسالة ، فأحرى به أن يكون أميناً أيضاً في قانونه . ويقول في المسائل التي لا يصدقها : ويزعم بعض الناس أن الأمر كذا وكذا . ذكر في المسائل التي لا يصدقها : ويزعم بعض الناس أن الأمر كذا وكذا . ذكر في المراب ، ينبت منها الهليون . وحيما يكون القائل مجهولا لديه يذكر : في التراب ، ينبت منها الهليون . وحيما يكون القائل مجهولا لديه يذكر : قال بعض من لا يعتمد عليه .

# القانون والتشريح

لقد أوردنا بين مؤلفاته الطبية ، ذكر أرجوزته فى التشريح ، والباحث فى القانون لا يشك فى أن ابن سينا كان على اطلاع واسع فى علم التشريح ، فإنه قد توسع كثيراً فى وصف العظام والعضلات والشرايين والأوردة والأعصاب وتشريح الأجهزة كافة ، بما يستدل معه على نفوذ عميق لجوهر هذا العلم ،

بل إنه وجد فى بعض الأحيان ، ضرورة لرسم خطوط تمثل هيئة بعض العظام، واتجاهاتها، وشكل اتصالها مع بعضها ، كما هى الحال حيماً وصف عظام القحف يقول : ولمثل هذا الشكل دروز ثلاثة حقيقية ودرزان كاذبان ، ومن الأولى درز مشترك مع الحبهة قوسى هكذا ويرسم خطأ منحنياً ، ثم يقول : ويسمى الإكليلي . ودرز منصف لطول الرأس مستقيم ، يقال له وحده ، سهمى ، وإذا اعتبر من جهة اتصاله بالإكليلي قيل له سفردى ، وشكله كشكل



قوسى يقوم فى وسط خط مستقيم كالعمود هكذا ويرسم منحنياً قائماً يقطعه خط أفتى ، والدرز الثالث هو مشترك بين الرأس من خلف وبين قاعدته ، وهو على شكل زاوية يتصل بنقطنها طرف السهمى ويسمى الدرز اللامى لأنه يشبه للام فى كتابة اليونانيين ، وإذا انضم إلى الدرزين المقدمين صار شكله هكذا

ويذكر في تشريح العصبين العجزى والعصعصى ، أن الزوج الأول من العجزى ، نخالط القطنية على ما قيل ، وباقى الأزواج والفرد الثابت من طرف العصعص يتفرق في عضل المقعدة والقضيب نفسه وعضلة المثانة والرحم ، وفي غشاء البطن وفي الأجزاء الإنسية الداخلة من عظم العانة والعضل المنبعثة من عظم العجز . ويستدل البعض من هذا الوصف على أن ابن سينا لم يمارس التسليخ بنفسه ، وأنه لم يشاهد بأم عينه مرور هذه الأعصاب في النواحي المختلفة التي وصفها ، وأن كثيراً من هذا الوصف منقول عن غيره من كتب المشرحين استناداً إلى قوله — على ما قيل— وإلى أن تسليخ جثة الميت يظن بأنه من الأمور المحرمة شرعاً .

### القانون والفسيولوجيا

لقد ذكرنا من مؤلفات ابن سينا ، كتابه فى منافع الأعضاء أو علم الفسيولوجيا كما نسميه اليوم ، أما القانون فإنه لم يغفل ذكر منافع الأعضاء المختلفة ووظائفها الطبيعية ، وما يؤديه انحرافها عن هذه الوظيفة إلى الوقوع فى الأمراض المختلفة، كما ذكر غير قليل عن فسيولوجيا الرئة والتنفس والحالات

المختلفة التي تعرض له ، مورداً النفس العظيم والصغير وأسبابه ودلائله ، والنفس الشديد والنفس العالى والنفس القصير والسريع والبطي والمتواتر والبارد وغير ذلك .

كما ذكر حين الكلام على أحوال القلب ، وظيفة التأمور فقال : وأودع القلب فى غلاف خفيف جداً هو وإن كان من جنس الأغشية ، فلا يوجد غشاء بدانيه فى الثخن ، ليكون له جنة ووقاية ، ويرى جرمه فى ذلك الغلاف بقدر ، إلا عند أصله حيث ينبت الشريان ، ليكون له أن ينبسط فيه من غير اختناق . . . إلى أن قال : ولما كان البطن الأيمن من القلب ، يحوى غليظاً ثقيلا ، والأيسر بحوى دقيقاً خفيفاً ، عدل الحانبان بترقيق البطن الذى يحوى الغليظ ، وخصوصاً إذا أمن التحلل بالرشح والتفشى .

## القانون والأعراض

لقد ترددت كثيراً كلمة الأعراض في سياق بحوث القانون عن الأمراض المختلفة ، مما يدل على أن ابن سينا كان بجرى في تشخيصه على نفس النحو الذي نجرى عليه اليوم ؛ ولعل الأصح أن يقال : إننا نجرى في تشخيصنا اليوم على النحو الذي كان بجرى عليه في أيامه ، فهو بجمع الأعراض المختلفة التي يشكوها المريض أو التي يراها بنفسه أو يحقق فيها ، حتى إذا تمت له مجموعة كافية منها ، نسبها إلى أمراضها ، كما أنه ذكر في بحث المعالجات ، إنه كثيراً ما يحصل اضطرار لمعالجة الأعراض من دون الأمراض ، كتدبير النافض ما يحصل اضطرار لمعالجة الأعراض من دون الأمراض ، كتدبير النافض والقشعريرة و فرط العرق والرعاف والقبي والإسهال والصداع والسبات والجوع والعطش وسواد اللسان وضيق النفس ، ولم يغفل ذكر دلائل الأعراض على التشخيص .

## القــــانون والأمراض

لعل تفصيل الأمراض في القانون ، لا يتفق مع ما نعرفه اليوم عن وصف الأمراض المختافة بأعراضها ، ومرد ذلك إلى الوسائل التي استخدمها الطب الحديث في كشف الأمراض ، والآلات والأدوات والمخابر والأشعة وغير ذلك ، ومع هذا فإننا نجد في القانون تصنيفاً شاملا لمعظم الأمراض التي نبحث فيها

اليوم ، فقد ذكر الحميات وأدخل فيها الجدرى والحصة وكثيراً من الحميات الأخرى ، وعد منها : حمى يوم غمية وهمية وفكرية وغضبية وسهرية ونومية وراحية وفرحية وقرعية وتعبية واستفراغية ووجعية وغشيية وجوعية وعطشية وسددية وتخمية وورمية وغيرها ، كما ذكر نكسها وأسبابه والبحران ودلالته ، وفصل فى الأمراض الرضية والحراحية ، والقروح والكسور والحلوع وتجبيرها ، ونوه بأمراض سوء الاضطجاع ، وعدد الأعراض المستقاة من نواحي الحسم والأعضاء والأحشاء والأجهزة ، وذكر التسممات وأمراض الحلد والشعر ، و فصل فى أمراض العبن والأذن والأنف وأمراض جهاز الهضم والتنفس والدوران وأمراض الكلية والحهازُ التناسلي في الذكور والإناث ، كمَّا فصل في أمراض تفرق الاتصال ، وسمى كل نوع منها باسمه ، فذكر أنها قد تقع في الحلد وتسمى خدشاً وسحجا ، وقد تقع في اللحم والقريب منه الذي لم يقيح وتسمى جراحة ، والذي قيح وتسمى قرحة ، ومحدث فيه القيح لاندفاع الفضول إليه لضعفه وعجزه عن استعمال غذائه ، وقد يقع في العظم فينكسر إلى جزأين أو أجزاء فإن وقع عرضاً سمى بتراً ، وإن وقع طولا ولم يكن غوراً كبيراً سمى شقاً، وإن كون غُوراً كبيراً سمى شدخاً ؛ وقد يقع فى أجزاء العضلة ، فإن وقع على طرف العضلة سمى هتكاً ، وإن وقع في عرض العضلة سمى جزاً ، وإن وقع في الطول وقل عدده وكبر غوره سمى مدغاً ، وإن كثرت أجزاؤه وفشا وغار سمى رضا وفسخا ، وإن وقع في الشرايين أو الأوردة سمى انفجاراً ؛ وزوال الاتصال والتقرح ونحوه إذا وقع فى عضو جيد المزاج ، صلح بسرعة ، وإن وقع فى عضو ردى ً المزاج استعصى حيناً ، ولاسيما في أبدان مثل أبدان الذين بهم الاستسقاء أو سوء القنية أو الحذام .

# القانون والأدوية

لقد صنف ابن سينا الأدوية تصنيفاً أبجدياً ، وحقق فيها على نحو جميل ، فهو يذكر اسم الدواء أولا ثم يبحث فى ماهيته وطبعه وأفعاله وخواصه وتأثيراته فى الأمراض المختلفة ، فيعددها بحسب موضعها ويذكر تأثيراتها مثلا فى أمراض الرأس والمفاصل والأورام والبثور والحروح والقروح وأعضاء التنفس والصدر وينتهى بأعضاء النفض ، وهى التى يقصد بها الأعضاء الطارحة ، ثم يذكر سمية

الدواء وينوه بمضاد الانسهام ، ويتبع ذلك بذكر مقدار الدواء بالدوهم أو الدانق أو الرطل ، أو السكرجة ، أو القيراط ، أو الدراخم، كما يذكر أوزاناً يونانية مثل : أوبولوس ، قواثوس ، اكسونافن وغيرها ، وحيمًا يذكر ماهية الدواء يبحث في فى الأجزاء المستعملة منه إن كان نباتاً ، ويبحث فى لونه ورائحته وطعمه والشكل الذي يصنع منه ، والنوع الجيد ، والمواد التي يغش بها ، وزمن اختياره ، كما يذكركثيراً كلمة ( الأبدال ) وهي التي يعني بها اليوم الحلائف ( Succédanés ) فني بحثه عن الأفيون مثلا ، يقول : بدل ثلانة أضعافه من بزر البنج أو ضعفه من بزر اللفاح .وهكذا .. بجرى فى كلامه على الأدوية بشكل قد يكون أكثر تفصيلاً في بعض الأحيان ، مما نجري عليه اليوم ، ولاسما حبن محثه في الأدوية النباتية . وذكر في الجزء الخامس كثيراً من الوصفات المركبة المختلفة بأشكالها ومقاديرها وطريقة صنعها واستعالها وفوائدها فى الأمراض التى تستعمل فها ، ونسب بعض هذه التراكيب لصانعها ومبتكرتها، كحب البرمكي وابن الحرث وابن هبيرة ــ كما ذكر الأدهان المختلفة والمراهم والضمادات ، بشكل لا يدع في زمنه زيادة لمستزيد .

## القانون والمصطلحات

لم بجد ابن سينا حرجاً في أن يستعمل في قانونه ، كثيراً من المصطلحات العلمية أو الأسماء الغربية التي لم يجد لها ما يقابلها باللغة العربية ، فذكر الكيموس معربةُ ،كما ذكر المانيا ،والكاكنجُ ، والمالنخوليا ، والغنقرينا ، والفلغمون ، والحنطانا ، والبنطافيلي ، والسقمونيا ، والقولون ، والبوليموس ، ونسب إلها أيضاً فقال : في بوليموسهم. وذكر من الأسماء غير العربية أيضاً الشهدانج، والشاهترج، والشيطرج، والشنجار ، والشهمانج ، والشيرخشك ، والشلجم ، والشاذنج وكلها ، كما يبدو ، كلمات فارسية . ولم يمنع هذا أنَّ يكون ابن سينا ُلغوياً منَّ فطاحل اللغويين وشاعراً عربياً أديباً ، وأن يصنع حي بن يقطان . وليست الأراجيز التي أنشأها أو القصائد التي نظمها بقليلة ، بل إنه كان يصف أدوية شعراً .كتب له أحدهم :

صنيعة الشيخ مولانا وصاحبه وغرس إنعامه بل نشء نعمته آثار تىر تېدى فـــوق جېمته شكر النبي له مع شكر عترته

يشكو إليه أدام الله مــــدته فامنن عليه بحسم الداء مغتما

فأجابه الشيخ الرثيس:

الله يشنى ويننى ما بحبهتـــه من الأذى ويعافيه بـــرحمته أما العلاج فإسهال يقــــدمه ختمت آخر أبياتى بنسخته

ولا يضيق منه الزر مختنقاً ولا يصيحن أيضاً عند سخطته هذا العلاج ومن يعمل به سيرى آثار خير ويكنى أمر علته

وذكر تلميذه الحوزجاني ما نصه: كان الشيخ جالساً يوماً من الأيام بين يدى الأمىر ، وأبو منصور ، الحبائى حاضر فجرى فى اللغة مسألة تكلم الشيخ فها مما حضره ، فالتفت أبو منصور إلى الشيخ يقول : إنك فيلسوف وحكم ، ولكن لم تقرأ من اللغة ما يرضى كلامك فها ، فاستنكف الشيخ من هذا الكلام ، وتوفر على درس اللغة ثلاث سنين ، واستهدى كتاب تهذيب اللغة من خراسان ، من تصنيف أى منصور الأزهري، فبلغ الشيخ في اللغة طبقة قلما يتفق مثلها ، وأنشأ ثلاث قصائد ، ضمنها ألفاظاً غريبة من اللغة وكتب ثلاثة كتب ، أحدها على طريقة ابن العميد ، والآخر على طريقة الصابى ، والآخر على طريقة الصاحب وأمر بتجليدها وإخلاق جلدها ، ثم أوعز الأمىر فعرض تلك المحلدة على أبى منصور الحبائى ، وذكر أنا ظفرنا بهذه المحلدة في الصحراء وقت الصيد ، فيجب أن تتفقدها وتقول لنا ما فها ، فنظر فها أبو منصور وأشكل عليه كثير مما فيها ، فقال له الشيخ ، إن ما تجهله من هذا الكتاب فهو مذكور في الموضع الفلاني من كتب اللغة ، وذكر له كثيراً من الكتب المعروفة في اللغة كان الشيخ حفظ تلك الألفاظ منها . وكان أبو منصور مجزفاً فيما يورده من اللغة ، غير ثقة فيها ، ففطن أن تلك الرسائل من تصنيف الشيخ ، وأن الذي حمله عليه ما جبهه به فى ذلك اليوم فتنصل واعتذر إليه . وإنى لأغتم هذه الفرصة لأرسل إلى السادة الحاضرين رجاء حاراً لنعمل جميعاً متحدين على ما فيه الحلاص من هذه الفوضى الضاربة أطنابها فى اختلافنا على المصطلحات العلمية والمسميات الدوائية ، وذلك ليسهل على كل عربى معرفة المقصود من الكلمات المختلفة ، بعد أن يتفق عليها ، وبدون ذلك فستظل الصعوبة قائمة فى وجه الباحثين والمطالعين فى الكتب المؤلفة فى أقطار عربية مختلفة .

\* \* \*

وبعد فهذا طرف يسير مما تسمح به هذه المناسبة لذكر شيء عن ابن سينا وقانونه ، تلفت الأنظار فيه أمور كثيرة تستوقف الباحث فى هذا السفر الخليل؛ ولعل من أعظمها شأناً ، هذا الوضوح الكامل فى عرض البحوث المختلفة ، وهذه الصراحة المطلقة فى ذكر كل ما بجد فيه فائدة للباحثين فى أيامه ومن بعده ، كا تلفت الأنظار ، عناية ابن سينا بالطب الوقائى ، وتفضيله إياه على الطب العلاجى ، وليس أدل على ذلك من نصائحه الكثيرة التي أوردها فى كثير من المناسبات فى مجوث القانون ، ومن قوله فى أرجوزته الألفية الى قدم فيها حفظ الصحة على برء المرض :

الطب حفظ صحة بـرء مرض من سبب في بدن منذ عـرض

وليس يتسع المجال بعد لذكر الشيء الكثير مما توحيه مطالعة القانون ، ويكفى أن نعلم أن هذا الكتاب النفيس ظل معقد آمال الأطباء ومحط رجائهم في سائر كليات الطب في العالم طوال خمسة قرون ، ولا نزال إلى اليوم نستنبر بالكثير من هديه في التسمية والمصطلحات ، والتبويب والتأليف ، بل لا نزال نذكر له في كثير من الإعجاب وصفه لبعض الأمراض وصفاً لا يزال كما هو إلى يومنا الحاضر ، كما أنه وصف في قانونه ، المستعدين لا المن في الهيئة والسحنة والسن والبلد والمزاج ، بشكل زاد فيه كثيراً على ما ذكره (لاندوزي) وأثبت العلم صحة رأيه في ذلك .

ولقد ابتدع كثيراً من الطرق فى المعالجة ، تدل على سعة الملاحظة وعمق التفكير وصدق التجربة ، من ذلك طريقته فى تجبير كسور العمود الفقارى ،

فقد صور هرفاجيوس (Hervagius) عام ١٥٥٦ هذه الطريقة في مريض ممدد على المنضدة ، وقد ربط جسمه برباطين ، أحدهما مر تحت إبطيه ثم وصل بقطعة من الحشب شدت إليه وأسدات في طرف المنضدة من جهة الرأس وأمسك بها أحد المعاونين ، والثانى دار حول الحوض ووصل بقطعة ثانية من الحشب شدت إليه وأسدات في طرف المنضدة من جهة القدمين وأمسك بها المعاون الثانى ؛ ثم يأمر ابن سينا معاونيه بأن يشد كل واحد منهما إلى جهته ، بينها يأخذ هو في إصلاح تشوه العمود الفقارى المكسور ، وهي طريقة لا تفترق في شيء مطلقاً عما بجرى اليوم بالتمديد ومضاد التمديد في معالحة الكسور المختلفة .

\* \* \*

### سیداتی ، سادتی :

وبعد فإنا نحمد للجامعة العربية ، إقامة هذا المهرجان العظيم ، كما نحمد للعراق الشقيق عقده في بلاده الكريمة ؛ وإننا لنعتقد بحاجتنا القصوى نحن العرب ، إلى ما يشد واحد قوتنا ، وإن في إقامة مثل هذه المهرجانات أو عقد الموتمرات ما يكفل وصولنا إلى كثير مما نريد ، كما أن الإشادة بفضل الغر الميامين من رجالنا الأقدمين أكبر حافز لحيلنا الحاضر على اقتفاء آنارهم والنسج على منوالهم في الحد والدأب والعمل المتواصل ، وابن سينا في الطبيعة بين هوالاء ، إنه من أولئك الذين لا بجود الدهر بمثلهم إلا مرة في مئات السنين ، بل هو عالم تتخاطفه الأمم ، لولا أنه ابن سينا لما تسابقت في نسبته إليها ، ولولا أنه ابن سينا لما كاردور آندريه صوبيران كتابه باسم : ابن سينا أمير الأطباء ، Prince des médecins)

ولعل اللجنة الثقافية فى جامعة الدول العربية ، تجد لنا فى السنة القادمة ، مناسبة جليلة ثانية ، فى شخصية أخرى يقام لها مثل هذا المهرجان نستعيد بها فركرياتنا الغالية ، ونغتنم فيها فرصة التعرف إلى وجوه كريمة بغاياتها ، نبيلة عقاصدها .

وسلام على العراق الشقيق وأهله ، سلام على العرب جميعاً أينها كانوا ، سلام على إخواننا المستشرقين الذين شاركونا فى هذا المهرجان العظيم ، من سوريتى العزيزة ، حكومة وشعباً .

# نظرية الخـــير عند ابن سينا للركنور جميل صليبا

من عادة مؤرخي الفاسفة ، إذا محثوا في مذهب من المذاهب ، أن محالوا هذا المذهب ويبينوا علاقته بالوسط الاجهاعي الذي ظهر فيه . والسبب في ذلك أن لحياة الفيلسوف تأثيراً عمقاً في مذهبه . فإذا كانت حياته مقترنة بالآفات والشدائد والآلام جاء مّذهبه في الغالب مفعماً بالتشاوم ، وإذا كانت حياته على العكس من ذلك مقترنة بالسعادة والرفاهية جاء مذهبه مشبعاً بروح التفاوئل. فإن الحياة المحبوبة التي معها صحة البدن واعتدال المزاج توحى بالاطمئنان والثقة والرجاء ، وتبعث على الاعتقاد أن الحبر عام فى الوجود . وقلما وجدت فيلسو فأ ريبياً لم يكن عيشه مضطرباً ، ولافيلسوفاً وثوقياً أو عقلياً لم يستمد وثوقه وإممانه من تربيته ونشأته . وإذا كان الأمر على ما وصفنا فليس العجيب أن يكُون مذهب الفيلسوف صورة صادقة لمزاجه وسحيته ، وأن تكون مبادئه وغاياته موافقة للتيارات الاجتماعية التي أحاطت به . ولكن العجيب أن بجيء مذهب الفيلسوف مبايناً لحياته ، وأن لا يكون بينه وبين الوسط الذي عاش فيه تجاوب وتفاعل. ففي التاريخ أمثلة كثيرة تدل على أن نشوء بعض المذاهب لا مكن أن يعلل بتأثير الحياة والتربية والوراثة . وكثيراً ما رأينا بعض المذاهب الفلسفية مباينة تماماً لمزاج أصحامها وحياتهم ، فيكون الفيلسوف محباً للدعة ، والسكون، والنظام ، ويكون مذهبه مبنياً على فكرة القوة والحركة . ويكون أيضاً محباً للشهوة والعبث والمحازفة ، ويكون مذهبه مبنياً على العقل والنظام والفضيلة . لقد كانت نيتشه وديعاً كَالْحُمْلِ ، إلا أن المذهب الذي جاءنا به كان مذهب القوة ، لا بل مذهب الثورة على الأخلاق الوديعة ؛ فكأن المذهب الفلسفي في هذه الحالة يعوض صاحبه من بعض ما ينقصه . ورىما كان مذهب ابن سينا أيضاً أبعد المذاهب عن تصوير حياته الخاصة ، لأنه كان في عيشه كثير الاضطراب ، محباً للمغامرات ، مخلصاً فى الشهوات ، ساعياً وراء اللذات ، لا بهدأ ولا يفتر ،

وكان مذهبه الفلسني على العكس من ذلك مشتملا على فكرة النظام ، والعقل ، والخير ، والكمال . لقد كان يفضل — كما يقول — الحياة العريضة القصيرة على الحياة الضيقة ، ويعنى بالحياة القصيرة العريضة الحياة الكثيرة النشاط والإنتاج ، التي لا يقنع المرء فيها بما أدركه من الحاه ، فيعتد بنفسه ويغالب الزمان ويطلب مراتب الرفعة . وهو كلما أدرك حالة انتقل منها إلى غيرها ، وكلما بلغ حداً تجاوزه إلى ضده ، كأن حياته الغنية الواسعة أشبه شيء ببحر متلاطم الأمواج ، يوحى إليك بفكرة اللا نهاية ، أما العالم الذي تصوره ، فقد كان عالماً متناهياً ، لا بل عالماً مغلقاً ، كل شيء فيه بقدر ، وكل أمر فيه مقيد . ويكاد يكون لهذه الفلسفة ظاهر مثالي عقلي ، وباطن ديني قلبي ، كلاهما مضاد لحياة هذا الفيلسوف من الناحية النفسية والاجتماعية ، فحياته حياة اللذة والحركة واللانهاية ، والحلق الدائم ، ومذهبه مذهب العقل والمعقولات ، والصور المحددة ، والفيض ، والكمال ، والحر .

تصوروا أيها السيدات والسادة بهواً مغلق الأبواب كهذا البهو الحميل ، فرش بأفخر الرياش وزين بأهل الصور ، وأضىء بمصباح في مشكاة كأنه كوكب درى ، يرسل نوره إلى مصابيح أخرى معلقة في الفضاء ، لايزيد عددها على عشرة ، تحلل هذا النور وتعكسه على الحدران بألوان مختلفة . إن هذا البهو صورة مطابقة للعالم الذي تصوره ابن سينا فهو محدود متناه ، وهو مغلق الأبواب ، إلا أنه منظم مرتب ، كصورة من صوره وضعت في المكان اللائق بها . وهذه الصور تتلألا بما يفيض عليها من النور ، لا بل هي نفسها نور يفيض عن المصباح ويصبغ الأشياء بألوانه . ولولا هذا الفيض لما ظهرت هذه الأشياء ، ولما وجدت تلك الصور . فكأن النور الذي يضيء هذا البهو علته وجود الصور ، لا بل علته وجود الصور ، والفرق بين هذا لا بل علته وجود البهو نفسه ، وعلة ما فيه من أعراض وأجسام . والفرق بين هذا البهو وبين عالم ابن سينا ، أن العالم كبير وهذا البهو صغير ، وأن إبداعه قديم ، وهذا البهو حادث ، وأن المصباح الأول الذي يفيض عنه النور ليس داخل البهو ، وإنما هو مفارق له ، خارج عن الزمان والمكان .

لنخرج الآن من بهونا الصغير ، ولنتأمل العالم نفسه : إن هذا العالم مؤلف من موجودات مختلفة الماتب ، وهي الحواهر المفارقة ، والصور ،

والأجسام ، والهيولى ، والعرض . فالمرتبة الأولى فى الوجود هى مرتبة الحواهر المفارقة ، والمرتبة الثانية هى مرتبة الصورة، والمرتبة الثالثة هى مرتبة الحسم، والرابعة هى مرتبة المادة ، والحامسة مرتبة الأعراض . « وفى كل طبقة من هذه الطبقات حملة موجودات تتفاوت فى الوجود » (نجاة ص ٢٠٨) .

فالحواهر أو العقول المفارقة متفاوتة المراتب أعلاها العقل الأول أو المعلول الأول ، وأدناها العقل العاشر أو العقل الفعال ، المحيط بعالم الكون والفساد ، والأدنى يفيض عن الأعلى . فالعقل الأول يفيض عن الواجب الوجود بذاته ، والثانى يفيض عن الأول ، وتحت كل عقل عقل ، حتى تصل إلى العقل العاشر وعنده ينتهى فيض العقول المفارقة .

والأمورالسهاوية تولف سلسلة محدودة الحلقات ، في كل حلقة منها ثلاثة أشياء هي: العقل والنفس والحسم . فالإله عقل محض يعقل ذاته فيصدر عن عقله لذاته عقل أول ، وهذا العقل الأول واحد بالعدد ، لأنه لا يصدر عن الواحد إلا واحد ، و هو يعقل ذاته ويعقل الإله ، فيصدر عن عقله للإله عقل ثان تحته ، ويصدر عن عقله لذاته شيئان هما نفس الفلك الأقصى وجرمه ، لأن جو هر العقل الأول واجب بالإله ، ممكن بذاته . فالنفس تصدر عن عقله لذاته واجبة الوجود بالإله ، والحسم يصدر عن طبيعة الإمكان المندرجة في عقله لذاته . وهكذا يلزم عن العقل الأول عقل ثان ونفس وجسم ، ويلزم عن العقل الثانى أيضاً عقل ثائب ، حتى ينتهى الفيض عند فلك القدر ، وكرة المواء المحيطة بالأرض .

فأنت ترى أن العقول المفارقة محدودة العدد كالمصابيح التى أشرنا إليها عند وصف بهونا الصغير . وهى تستمد من الله قوة إبداعها ، كما تستمد المصابيح نورها من مصباح المشكاة . وهذا المصباح الأول هو المبدأ الأول ، الواجب الوجود بذاته ، وهو عقل وعاقل ومعقول ، عاشق ومعشوق ، ولذيذ وملتذ ، وهو خير محض ، وكمال محض . « والحير بالحملة هو ما يتشوقه كل شيء ، ويتم به وجوده » فالوجود خيرية ، وكمال الوجود خيرية الوجود . والوجود الذي لا يقارنه عدم هو خير محض ، وحق محض ، لا بل هو مفيد كل وجود ،

وكل كمال في الوجود ، ولما كان العالم كله يفيض عنه فيضاً ضرورياً حتمياً كان كل خبر وكمال في الوجود مستمداً منه . والوجود إنما ابتدأ من الأشرف فالأشرف ، حتى انهى إلى الهيولى والأعراض . فالهيولى أخس من الحسم ، والحسم أخس من الصورة ، والصورة أقرب الموجودات إلى الحواهر المفارقة . وكلما ارتقيت من الأدنى إلى الأعلى في مراتب الوجود ازدادت الحبرية ونقص الشر ، فالصورة أكثر خبرية من الحسم ، والحواهر المفارقة أكثر خبرية من الصورة . ولا تزال هذه الحبرية تزداد صاعدة من جوهر مفارق إلى آخر حتى تصل إلى الحبر بذاته ، أى إلى الله تعالى ، صاعدة من جوهر مفارق إلى آخر حتى تصل إلى «سبب لكل خبر » لا بل هو خبر مطلق ، وعشق مطلق ، وهو لحوده وكرمه يجب أن يتجلى لكل عاشق . فإذا احتجب حماله عن بعض الموجودات ، فذلك ليس لنقص في وجوده ، بل لنقص في تلك الموجودات نفسها .

وهذا النقص الذي نجده في الموجودات إنما يرجع إلى طبقة الإمكان المندرجة فيها ، لا إلى وجوب وجودها المستمد من الله . فالوجوب والخيرية متناسبان والإمكان والشر متساوقان. وإذا قل الوجوب ازداد الإمكان والعكس بالعكس . إن الخير معروف المكان محدود ، أما الامكان فلا يلمح إلا من وراء حجاب . وقد رأيناه مندرجاً في طبيعة العقل الأول ، ثم رأيناه أيضاً في طبيعة العقول المفارقة ، حتى إذا ما هبطنا إلى عالم الكون والفساد رأيناه ملابساً لطبيعة المحادة .

ولكن هذه المادة مقارنة الصورة في جميع الأجسام ، لا توجد بالفعل إلا مع الصورة ولا تتجرد عنها . بل تفيض الصورة عليها من العقل الفعال عن تهيئها لقبولها . وكلما حصل فيها استعداد معين قبلت صورة معينة ، فتتعاقب الصور عليها كما تتعاقب الأعراض على الأجسام . وهذه الصورة هي التي تنقل المادة من الإمكان البسيط إلى الوجود الفعلى . ولو فرضنا أن المادة عريت من الصورة لعادت إلى العدم المظلم ، إلا أنها كما رأينا مقارنة الصورة في الوجود ، كلما حصل فيها استعداد جديد ، أشرقت عليها صورة جديدة ، وألبستها ثوباً من الكمال والحبر ، لأن المادة ، كما يقول ابن سينا ، شبهة بالمرأة القبيحة ،

كلما بدا وجهها للناظرين غطت ذمائمها . فالصورة هي إذن إشراق الحمال والكمال ، لا بل هي نقطة الاتصال بين الطبيعة والعقل ، وإذا كانت المادة تعشق الصورة ، فهي تعشقها كما تعشق المرأة القبيحة قناعها ، ولولا عشقها لها ، لما فاض عليها الحير ولغارت في أعماق العدم . فالصورة إذن خير ، ومن طبيعة الحير أن يكون معشوقاً ، وأن يكون علته غائية لأنه يطلب لذاته ، وسائر الأشياء تطلب لأجله . ولو طلب الحير لشيء آخر غير ذاته لكان نافعاً ومفيداً لا خيراً حقيقياً .

إن هذا الحر يفيض من الله على العقول المفارقة ، ثم يفيض من العقول المفارقة على عالم الكون والفساد . وهذا يدل على أن إلَّـه ابن سينا كإله إخوان الصفاء مبدع الوجود ، ومفيض الحود ، وهو متجل لحميع الموجودات ، ولولا تجليه لم يكن وجود ، ولم يكن خبر . وهو راض عن فيضان الكل عنه ، عاقل لنظام الحبر في الوجود . فكأن في الوجود تيارين متضادين أحدهما متجه من الأعلى إلى الأدنى ، وهو تيار الحود ، والآخر متجه من الأدنى إلى الأعلى وهو تيار العشق . فالتيار الأول يتناقص مهبوطه من الملأ الأعلى إلى الأرض ، والثانى يتزايد بصعوده من الأرض إلى السماء . وعلة الفيض علة حتمية فاعلة ، أما علة العشق فعلة غائية، وكل علة من هاتين العلتين تتمم الأخرى . إن من طبيعة الخبر أن يفيض عنه الوجود فيضاً ضرورياً ، كما أن من طبيعة العشق أن يتجه إلى مبدإ الكمال والحبر انجاهاً غائياً ؛ ذلك لأن كل هوية من الهويات تتشوق الكمال . ولكل موجود من الموجودات عشق غريزي هو سبب وجوده ، ولولا هذا العشق لما حصل الموجود على شيء من الكمال ، بل الكمال يفيض عليه من الكامل بذاته، وقد اقتضت حكمة الخالق أن يغرز في كل مو جود عشقاً كلياً يستحفظ به ما ناله من الكمال ، كما خلق فيه نزوعاً إلى اكتساب الكمال عند خلوه عنه ، فمن الضروري إذن أن يوجد العشق في حميع الموجودات ، أي فى الأجسام الحامدة ، وفى الصور النباتية ، والنفوس الحيوانية ، والنفوس الناطقة . إن هذه الموجودات إذا خلت من العشق لم يشرق علمها الكمال ، لأن العشق سبب لكل كمال في الوجود ، فهو يعلل لنا ملابسة المــادة للصورة ، وميل

النبات إلى الغذاء والنمو ، وميل الحيوان إلى بعض المحسوسات دون بعض ، كما يعلل لنا أفعال النفوس الإنسانية والنفوس السهاوية . إن النفوس السهاوية مثلا لا تحرك أجسامها إلا لتنال من وراء ذلك كمالا ، فلولا شوقها إلى الكمال لما حركت أجسامها ، ولولا رغبتها في الحير لما جهدت في الدوران . ذلك لأن الخير بذاته معشوق ، والحير عاشق للخير . « وكلما زادت الخيرية زاد استحقاق المعشوقية ، وزادت العاشقية للخير . فالإله أكثر استحقاقاً للمعشوقية من العقل الأول لأنه خير أعلى ، وكمال مطلق ، والعقل الأول أكثر استحقاقاً للمعشوقية من العقل الناني ، وهكذا دواليك » .

ولكن هل تتصف العقول المفارقة بالعشق كما تتصف به النفس والصورة والمادة ؟ إن لهذه العقول كمالات مناسبة لطبيعتها ، فهى تشارك المبدأ الأول في الكمال وفي إفاضة الحود ، وهي تملك منذ القدم أعلى درجات السعادة . ومن حصل على ما تقتضيه طبيعته من الكمال لا يشتاق إلى اكتساب كمال آخر . ومع ذلك فإن هذه العقول تعشق المبدأ الأول لأن طبيعتها كما بينا لا تخلو من الإمكان والقوة ، ولأنها تتشبه أيصاً بالمبدأ الأول في عشقة لذاته .

فالعشق عام إذن فى الوجود، ولولاه لما لابست المادة صورتها، ولاطلب النبات غــــذاءه ، ولا نزع الحيوان إلى الانتقام والتغلب والفرار من الذل والاستكانة ، ولا رغب الظرفاء والفتيان فى الأوجه الحسان ، ولا أم العقل قصداً ولا طلب كمالا وخيراً .

وإذا كان العشق عاماً في الوجود كان الحير غالباً على الشر ، لأن الشر بذاته هو العدم ، والشر المطلق هو العدم المطلق . ولو كان الشر أكثر من الحير لا نعدم الوجود كله . فالموجودات سامحة إذن في محر من الحير ، كل منها ينال من الحير ما هو جدير به وموافق لطبيعته . إن هذا النظام الذي في الكون هو أحسن نظام يمكن أن يكون عليه الوجود ، وهذا العالم هو أحسن العوالم التي يمكن أن يتصورها العقل . وليس معنى ذلك أن العالم خال من الشر ، بل الشر موجود في العالم مقارن للموجودات كلها ؛ أليس من الشر أن تحرق النار ثوب الفقير المعدم ؟ أليس من الشر أن يموت الطفل وليس لأمه ولد غيره ؟ أليس من الشر أن يحرم الإنسان ما يليق به من الكمال ؟ لا مجال إذن لإنكار وجود من الشر أن يحرم الإنسان ما يليق به من الكمال ؟ لا مجال إذن لإنكار وجود

الشر. وابن سينا لايتعامى عنه ، إلا أنه يزعم كما رأيت أن الشر ليس الغالب في الوجود ، لأنه يفيض بالعرض ، أما الخير فمقتضى بالذات ، ومعنى ذلك أن الإله لا يريد الخير ، وهو ينفح العالم بنسماته ، ويريد أن تعم صورته حميع الموجودات .

ولكن لماذا وجد الشر فى هذا العالم ، وما هى حكمة الله من وجوده ؟ كيف صدر الشر عن الإله ، وهو خير مطلق ، وكمال مطلق ؟ هل تتولد الظلمة من النور ؟ أم ينشأ القبح والنقص عن الجمال والخير ؟

السبب في حدوث الشر أن في طبيعة المادة إمكاناً وقوة . ولولا هذا الإمكان المتدرج في طبائع الأشياء لما تولدت الكثرة من الوحدة . إننا نعلم أن الإله واحد بسيط ، وأنه فعل محض ، وكمال محض ، فلا يمكن إذن أن يفيض عنه لذاته إلا الخير ، لأنه واجب الوجود بذاته ، والعالم وأجب بغيره ، ولو كان الوجود كله واجباً بذاته لكان جوهراً واحداً مطلقاً كالحوهر الذي تكلم عنه (اسبينوزا) لا يشتمل على واحد من أنحاء النقص ، وهذا مخالف لمذهب ابن سينا ، لأنه لم يقل بوحدة الوجود، بلقال بسريان الوجوب في جميع موجودات هذا العالم . وهذا السريان لا يبطل حقيقة الإمكان فهو قد فرق إذن بين الإله الواحد البسيط وبين العالم الذي يفيض عنه ، وساقته نظرية الفيض هذه بين الإله الواحد البسيط وبين العالم الذي يفيض عنه ، وساقته نظرية الفيض هذه بالإله ، وإمكانه بذاته . ولولا هذا الإمكان المتدرج في حقيقة العقل الأول لما تولد الشر . فالإمكان هو أصل الشر في الوجود ، وهو إمكان قديم ، مقارن للخير ، يزداد بازدياد العقول ، والنفوس ، والكرات الساوية ، ثم ينصب مقارن للخير ، يزداد بازدياد العقول ، والنفوس ، والكرات الساوية ، ثم ينصب مقارن للخير ، يزداد بازدياد العقول ، والنفوس ، والكرات الساوية ، ثم ينصب مقارن للخير ، يزداد بازدياد المؤلف من الصورة والمادة .

ذلك هو السبب الأول فى وجود الشر. الشرهو الإمكان، والشر المطلق هو العدم المطلق. وكل شر جزئى إنما هو لحير كلى. فإذا ازداد الإمكان، وتكثر الوجود، ازداد الشر، وإذا ازداد الوجوب ازداد الحود والحير. ثم إن هذا الشرعلى أنواع فيقال شر للعدم، ويقال شر لنقصان كل شيء عن كماله مثل الحهل والضعف والتشويه فى الحلقة، ويقال شر للألم والغم، ويقال شر للأفعال المذمومة ولمبادئها من الأخلاق.

ولكن لماذا وجد الشر؟ ألم يكن في وسع الإله الذي فلق ظلمة العدم بنورالوجود كما يقول ابن سينا أن يبدع اللذة ، ولا نخلق الألم ، أن يبدع خمراً خالصاً من كل شائبة ؟ بل إن ذلك ممكن ، ولكن في غير هذا النمط من الوجود المشتمل على الوجوب والإمكان . إن الموجود المطلق خبر مطلق ، أما الموجود الممكن فلا يتصف بالخبرية إلا عن طريق الحود الذي يفيض عليه. فإذا كان العالم مؤلفاً من وجوب وإمكان ، وصورة ومادة ، وقوة وفعل ، كان لابد من وجود الشر فيه . وليس ذلك بباعث على التشاؤم ، لأن الشر أقل ذيوعاً من الخير ، لا بل هو عرضي جزئي . إن طبيعته العامة سلبية ، أما طبيعة الخبر فهي إبجابية ؛ وإذا كان الشر ابجابياً أحياناً فهويتقهقر دائماً أمام الحود الالهي. نعم إن النار محرقة وقد تصيب ثوب فقير فتحرقه ، إلا أن هذه الآفات الحزئية ليست من الخطورة محيث تستلزم بطلان النار ، لأن فها خبرات كثيرة ومنافع دائمة . وليس من الحكمة أن تترك الحبرات الدائمة لأجل شرور في أمور جزئية غبر دائمة . وهذا كله يدل على أن الخبر في الوجود غالب على الشر . ولو كان شر شيء من الأشــياء أكثر من خيره لامتنع وجود ذلك الشيء ، لأن الحـير الشر الحزئي .

ولكن لماذا كان العالم على هذا النمط من الوجود ؟ لا محل لهذا السوال في فلسفة ابن سينا، لأنه لم يقل بجوهر واحد مطلق، بل قال بجواهر كثيرة تفيض عن المبدأ الأول ، وتحتاج في تكثرها إلى فرض الإمكان متدرجاً في طبائعها . كأن هذا الإمكان إله ثان مساعد للإله الأول وكأن في حقيقة الوجود ثنائية عميقة . أضف إلى ذلك أن ابن سينا يقول بعجز الإنسان عن إدراك حكمة الحالق ؛ قال : « لو كان أمر الله تعالى كأمرك ، وصوابه كصوابك ، وحميله كجميلك وقبيحه كقبيحك لما خلق أبا الأشبال أعصف الأنياب أحجن البراثن لا يغذوه العشب » فالله لا يراعي في قدره ما نراعيه نحن من الاعتبارات المحدودة ، بل ينظر إلى الوجود الحزئي . وهذا يدل على أن ابن سينا يستسلم لقضاء الله وقدره ، ويتفاءل بالحير ، في عالم محدود خاضع للحتمية المطلقة .

أما الإنسان فإنه لا ينال السعادة إلا إذا عمل على إدراك حقيقة الوجود، وتطلع إلى الأفق الأعلى . وهو قادر بعقله على تمييز الحق من الباطل . فإذا انقلب عقله الهيولاني إلى عقل مستفاد ، ثم إلى عقل قدسي ، أدرك من الهجة والسعادة ما لا يدركه الحاهل . وهذا كله يدل على أن سعادة الإنسان ليست فى اتباع اللذة وإنما هي فى إدراك الكمال والحبر . ومن اشتاقت نفسه إلىالحبر الأعلى لم بجد في اللذات الرخيصة ما يدعوه إلى الانغاس فها . نعم إننا في عالم المادة المظلم ، بمنعنا انغاسنا في الطبيعة المنحوسة من بلوغ المثل العليا التي تتطلع إلىها . ولكننا إذا خلعنا ربقة الشهوة والغضب ، تشوقنا الكمال واتجهنا إليه . وكثيراً ما نعرض عن اللذات الخسيسة ونستخف بها لعلمنا أنها تصدنا عن الكمال. فالنفس البشرية الحالصة من كدورة المادة تعشق الحبر وتنزع إليه ، وترتقي من مبدئها القريب إلى المبادئ العالية حتى تصل إلى الله ، ولكن دون أن تتحد به. والعارف المنصرف بفكره إلى الأفق الأعلى يرتبي من درجة الإرادة إلى درجة الرياضة ، ومن درجة الرياضة إلى رجة النيل ، ثم إلى درجة الوصول . ويظهر من وصف هذه الدرجات أن للعارف عند الوصول حالين ، فني الحالة الأولى ينظر العارف إلى نفسه تارة ، وإلى الله تارة أخرى ، ويبقى متردداً بين الحهتين . وفي الحالة الثانية ينسى نفسه ولا يرى إلا نور الحق . لقد كانت نفسه قبل الوصول محلا لفيض المعقولات ، فأصبحت الآن مرآة صقيلة تعكس نور الله . فهو ينسى نفسه ويغيب عنها ، ولكنه لا يفني في الله وهو يملأ نفسه من النور الذي يغشاه، ولكن نفسه لا تنحل انحلالا تاماً في منبع النور لأن الرائى يبقى عند ابن سينا غبر المرئى، والعالم غبر المعلوم. وهكذا ترتقى النفس الإنسانية من عالم الطبيعة الضيق إلى فضاء العالم الأوسع ، وتستوفى بذلك حقها من الكمال ، وتستعد للسعادة القصوى . وإذا كان هناك نفوس لا تحصل على كمالاتها المطلوبة ، فإن ذلك لا يرجع إلى مفيض الحيرات ، بل يرجع إلى قابلها ، فإذا أردنا أن ننال الخبر الفائض عن الواجب الموجود وجب علينا أن نتعرض له « إن لربكم فى أيام دهركم نفحات من رحمته ألا تتعرضوا لها » .

تلك هي آراء ابن سينا في الحير ، وهي كما ترى أفكار شرقية صيغت في قوالب أفلاطونية ، أو قل إذا شئت لبنات يونانية صبغت بصبغة دينية . إنها

تذكرك بأفاوطين تارة وبالقديس أو غسطين تارة أخرى ، وتجد فيها أثراً من عقائد الفرق الإسلامية ، كما تجد فيها أثراً من كتاب إخوان الصفاء وكتاب الرسالة الحامعة وآثاراً كثيرة غير هذه لا يتسع المجال لذكرها هنا . وليس ذلك بقادح فيها لأن الفلاسفة قد يبنون بالعناصر نفسها مذاهب مختلفة ، وقد ينبع نهران من جبل واحد ، ويجرى كل منهما في اتجاه مضاد للآخر ، إلا أن اتجاه النهر يبقى دائماً أكثر خطورة في نظرنا من منبعه . وليس المهم أن ينعرج الطريق بحسب منعطفات الوادى ، وإنما المهم أن يوصل إلى المدينة المقصودة ، والمدينة المقصودة هنا هي العالم الحق الذي لا فرق فيه عند ابن سينا بين الحقيقة الدينية التي نشأ علمها ، والحقيقة الفلسفية التي تعلمها .

لنترك الآن هذا العالم الكبير ، ولنرجع إلى بهونا الصغير . فقد حلقنا في فضاء هذا العالم دون أن يكون لنا أجنحة قوية . وأخشى إذا طال طوافنا فيه أن نقع في هوة لا مخرج لنا منها . وفي هذا البهو من الحمال والترتيب ما يغنينا الآن عن ذلك العالم ، ولا غرو فهو من عالم الحس ، أما عالم ابن سينا فهو من عالم الحيال ، وكثيراً ما يفضل الإنسان طيراً في يده على عشرات من الطيور ساعة في الفضاء .

# الله والعـــالم

الصلة بينهما عند ابن سينا ونصيب الوثنية والإسلام فيها

### للدكتور محمد ثابت الفندى

- 1 -

موضوع هذه الكلمة هو تحديد ومناقشة الصلة بين الله والعالم في فلسفة الرئيس ابن سينا ، مع بيان نصيب كل من الوثنية والإسلام فيها .

ولست أقصد بالوثنية هنا معنى شائناً ، وإنما أعنى كل تلك الآراء والمذاهب التى ذهب إليها الفلاسفة الإلهيون اليونانيون فى إله واحد هو بكل تأكيد غير إله ابراهيم واسحق و يعقوب الذى صدرت عنه الكتب المقدسة ونزلت باسمه الأديان السهاوية المعروفة . فكل تلك الآراء والمذاهب اليونانية هى فى نظر أصحاب تلك الأديان ، قديماً وحديثاً ، لادينية أى « وثنية » . ومن ثم يكون الغرض من هذا البحث هو الإجابة عن السوال الآتى : إلى أى مدى تأثر ابن سينا فى أنظاره عن الله وصلته بالعالم بالفلسفة اليونانية ، وإلى أى مدى تأثر بالأديان السهاوية عامة و بالإسلام خاصة ، وهو الدين الذى عاش فى ظله والذى اعتنقه بكل تأكيد فى صورة ما من صوره المذهبية المختلفة ؟

وأول كل شيء أنبه إليه أن المسألة الفلسفية التي أدفع إليها الآن ، وأعنى بها مسألة صلة الله بالعالم أو بداية الكون هي مسألة أعممن الدين والفلسفة والعلم مجتمعة ، لأنها المسألة الحائرة في كل ذهن حين يفكر كيف جاء ولم جاء وإلى أين المصر .

ولقد أجابت الأديان السهاوية المعروفة عنذلك السوال الحائر جواباً واحداً حين قالت بفكرة الحلق من العدم : خلق الله لحلائقه بعد أن لم تكن، ثم فناوئها إلى العدم ، وكل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الحلال والإكرام . وفكرة الحلق الدينية التى تبدو عند النظرة الأولى بسيطة ومريحة هي فكرة ليست عريقة القدم فى الإنسانية ، لأن الحضارة اليونانية وهى سابقة على أهم الأديان السامية كانت تجهلها وتستعيض عنها بتفسيرات فلسفية أخرى . كذلك هي فكرة تبطن تصوراً فلسفياً عميقاً وخاصاً للألوهية وأفعالها :

فالله خارج عن العالم وسابق عليه زماناً وفى مرتبة و جودية أعلى وأسمى .

وهو حرفى أفعاله ، يخلق أو لا يخلق ، ولا يتوقف فعله إلا على مجرد كلمة منه هى «كن فيكون » فى القرآن الكريم ، تلك « الكلمة » التى أخذت لوناً ميتا فيزيقياً خاصاً فى المسيحية فأصبحت « أقنوما » و « ابنا » لذاته تعالى ، مما يدل فى الحالين على أن الفعل البكر والأول لله الإيجاد أو الكون لما لم يكن من قبل ، أعنى لما هو مسبوق بالعدم .

- العالم ليس قديماً ولا أبدياً بل هو فى رجلة زمنية محدودة ، لأن الزمن الدينى بدأ بالخلق وسينتهى بالفناء . بل الزمن من طبيعة هذا العالم ومن عناصره المكونة له، إذ العالم لم يخلق دفعة واحدة و إنما على مراحل متتابعة الأزمان ، مما هو أمعن فى الدلالة على حرية الله وتجدد أفعاله واستثنافها .

و فكرة الخلق هذه سواء تضمنت كل تلك المبادئ أو بعضها هى فكرة صالحة لأن تقوم عليها فلسفات، بل قامت عليها فعلا فلسفات كبرى معاصرة مثل فلسفة هنرى برجسون. وواضح أن الفلسفة التى تأخذ بهذه الفكرة، حتى ولو كانت حديثة ومعاصرة، هى فلسفة أقرب إلى روح الأديان ومؤيدة لها عن قصد أو غير قصد أكثر من فاسفات أخرى ظهرت فى عصور دينية، وحاولت فعلا تبرير الأديان، ولكنها لم تأخذ بفكرة الخلق، بل عمدت إلى الآراء الوثنية اليونانية لتصوغ فى قوالبها الحقائق الدينية. وهذا ما يعيبه الآن الوجوديون الإلهيون على فلسفة القديس توماس الأكوينى، فيلسوف الكنيسة الأولى فى أوربا: فهم يرمون فلسفته بأنها ليس لها من المسيحية غير الاسم فحسب؛ أما الحقيقة والحوهر فوثنية يونانية أرسطية، فى حين أنهم يرون فى مذهبهم الوجودى فلسفة مسيحية صادقة، تصدر عن روح المسيحية الحقة. وتجافى الوثنية اليونانية القديمة. وسواء أصدقوا فى هذا أم لم يصدقوا ، فإن مؤرخ الفلسفة و ناقدها لا يسعه

إلا أن يثير السوال عينه بالنسبة إلى فلسفة كالفلسفة السينائية التى اعتبرت في عصور متأخرة «إسلامية» والتى أخذت بها وباصطلاحاتها وتعريفاتها كتب العقائد والتوحيد الإسلامية (انظر مثلا رسالة التوحيد لمحمد عبده). فإن إثارة مثل هذا السوال لا شك بجلو مدى استجابة التفكير السينائي لتصور الألوهية الإسلامي ومدى مجافاته له. لقد حاول أبو حامد الغزالي مثل تلك المحاولة، ولكنه كان مدفوعاً بعاطفة دينية جامجة جعلته يتسقط تكفير ابن سينا ومن ورائه الفلاسفة والفلسفات حميعاً في كل اتجاه وفي كل فكرة ، حتى ولو كانت تافهة وثانوية ، دون اعتناق لفلسفة دينية معينة ، وإدراك واضح لبعض الحوانب السينائية الهامة التي تجانب التصورات الإسلامية ، والتي تبدو لنا أهم وأخطر من كل ما تعرض له الغزالي .

وأولا وقبل كل شيء: ما هو تصور اليونانيين حملة لصلة الله بالعالم ؟

لقد نبهت إلى أن اليونانيين لم يعرفوا فكرة الحلق الدينية . وهم في ميثولو جياتهم و فلسفاتهم الإلهية الراقية تصوروا دائماً بداية العالم كمجرد تنظيم وتنسيق لعاء أول ، أو مادة أولى قديمة قدم الألوهية ذاتها ، فهنا تنظيم أشبه بالصناعة منه بالحلق الديني ، لم يحاولوا الارتفاع عنه لإدراك علة المادة نفسها القابلة لتلك الصناعة . وماسبب ذلك إلاماتصوروه من ضرورة أولى Nécessité أو حتمية Déterminisme تنتظم الوجود كله علة ومعلولا ، صانعاً ومصنوعاً ، إلها ومادة على السواء . فاليونانيون حملة كانوا يعتبرون الله والمادة خاضعين لنفس الضرورة الأولى ؛ وإن كان الله الكائن الأول ، فهو أول في ترتيبه بالنسبة إلى الآلهة الأخرى الكثيرة ، ولكنه ليس الأول بالنسبة للعالم في كله ومجموعه ، لأن المادة قديمة أيضاً ؛ هذا ومفارقته لكل ما عداه لم تكن معروفة عندهم ، وما دوره الذي يقوم به كاله لهذا العالم إلا دور تنظيم وتنسيق لمافيه كما يقوم رب البيت بتنظيم ما به من أثاث ( انظر Sertillanges في العامة ما يأتي من مبادئ :

إن الله ليس منفصلا وخارجاً عن العالم .

- إن الله خاضع للضرورة التى تنتظم الوجودكله ، وبالتالى هو ليس حراً
   إرادته ، أو الحرية الإلهية ليست نقطة البداية فى الكون ولا فى خلائقه .
  - إن فعل الله هو مجرد تنظيم وتنسيق لعالم موجود على نحو ما .
    - القدم شامل ولا بداية للزمن.

تلك هي المبادىء التي نجدها ماثلة على درجات متفاوتة وأنحاء مختلفة في فلسفات الإلهيين اليونانيين أمثال أفلاطون وأرسطو وأفلوطين ولا حاجة بنا إلى استعراض تلك المذاهب لأنها مشهورة ، ولأننا سنشير إليها عند استقصاء أصول المسائل السينائية . فلنكتف إذن بالقسط المشترك بينهم الذي تمثله تلك الوئنية اليونانية حملة كما أشرنا إلها، ولننتقل مباشرة إلى ابن سينا .

#### \_ Y \_

إن نقطة البداية في معالجتنا لابن سينا هي لاشك برهانه على وجود الله ، لأن ذلك البرهان يتضمن في ذاته جانباً من صلة الله بالعالم، ويضمر بداية تصور خاص جداً للألوهية ، غريب كل الغرابة عن تصور الدين لها ، بما يلزم الألوهية من «ضرورة» أو «وجوب» في ذاتها وأفعالها يجعلها أقرب إلى التصور اليوناني . و مكن تلخيص البرهان على النحو الآتي :

إن الموجودات الظاهرة لنا لاضرورة فى وجودها أو عدمها: فهى « ممكنة » الوجود ، بمعنى أن وجودها عارض وزائد على ماهيتها . وما كان وجوده ممكناً على هذا النحو فلا يرجح وجوده على عدمه إلا بمرجح من شأنه الضرورة أو الوجوب فى الوجود ، أعنى ماوجوده عبن ماهيته . فلابد إذن من الضرورى الوجود أو واجبه ، لأنه متى فرض غير موجود استحال كل وجود ( الإشارات النمط الرابع فى الوجود وعلله ، النجاة ، ص ٣٦٦ — ٣٦٣ ، ٣٨٣ — ٣٨٦ .

ذلك برهان يدخل فى زمرة البراهين المعروفة فى تاريخ الفلسفة « بالبرهان الوجودى » وهو البرهان الذى يتلمس الطريق إلى فكرة أو صفة لا تليق إلا بالله كصفة « الوجوب » عند ابن سينا أو « الكمال » عند ديكارت . ثم يتلمس بعد ذلك « الوجود » فى ثنايا تلك الصفة باعتباره من لوازمها ، فيحكم أخيراً بنسبته

إليها خالطاً بين الوجود في الأذهان ، والوجود في الأعيان ، وشتان ما بين الاثنين . وهذا خطأ أو خلط وقع فيه الكثيرون وأولهم أرسطو في كتابات الصبا التي لم تصلنا منها غير شذرات ، فهو في «محاورته عن الفلسفة » يقول : «حيث مكن تصور ما هو أكمل ، يوجد الأكمل . فهناك إذن وجود كامل لا يصح أن يكون غير إلهي (انظر Ross في كتابه Aristotle ص ٢٥١) . غير أن أرسطو لم يعر مثل هذا البرهان أهمية فيما بعد ، وعدل عنه إلى برهان المحرك الأول على ما فيه من نقص أيضاً .

ولكن بغض النظر عن قيمة البرهان السينائي نلاحظ فوراً في هذا البرهان أن ابن سينا قد استقل عمن تقدمه من الفلاسفة ، وحيى عن برهان المحرك الأول الذي تؤثره المشائية ، رغم أنه استغل تمييزاً أرسطيا محتاً كالإمكان والوجوب أو الضرورة . وقد نجد بداية لمثل ذلك الاستغلال عند سلفه أبي نصر الفاراني ، ولكن ابن سينا كما يتضح من كتبه كلها هو بلا منازع أول من استغل التمييز بين الممكن والضروري في إلهياته ذلك الاستغلال الواسع البارع .

ولر بما كان التفاته اليه راجعاً إلى تمييز سابق عند المتكلمين بين « الحادث» و « القديم » ( وهما اللفظان الكلاميان المقابلان للممكن والواجب ) إذ يبدو من كتابات الرئيس ( الشفاء ، الإلهيات ، فصل في كيفية صدور الأفعال ) أن ذلك التمييز الكلامي قد تسرب إلى الفلاسفة الذين أسماهم الرئيس « أحداث المتفاسفة الإسلامية » المعاصرين له أمثال أبي الحير النحوي، وأبي الحسن العامري ، وخاصة أبي القاسم الكرماني ، الذي هاحمه الرئيس في هذا التمييز بالذات مبيناً ما فيه من نقص ملحوظ جعله ينعت أولئك الفلاسفة المتأثرين بالمتكلمين «بالمعطلة» ( النجاة ص ٢٠١٤ ) لأن برهابهم على وجود الله القائم على التمييز بين القديم والحادث يلزمه أن كل موجود ما خلا الله حادث ، أي مسبوق بزمان لم يكن لله فيه فعل ما ، وهذا مما يعطل جود الله بالوجود في ذلك الزمان السابق على المحدثات ، فيكون الله غير جواد في وقت ، وجواداً في وقت آخر . وبعبارة أخرى لاتكون فيكون الله غير جواد في وقت ، وجواداً في وقت آخر . وبعبارة أخرى لاتكون أفعاله قديمة وواجبة وجوبه . فكان لابد لابن سينا — حين لا يريد أن يكون معطلا — من أن يبرز في المحل الأول « أن علة الحاجة إلى الواجبهو المكن

لا الحادث » كما يوخذ من برهانه . وهذا ثما يترتب عليه عدم تعطيل إرادة الله ووجودها بالوجود منذ القدم وقبل الزمان من وجهة نظر ابن سينا .

ومع ذلك بجب أن نلاحظ أن تمييز المتكامين بين القديم والحادث أكثر مطابقة للتصور الديبي لإله إبراهيم وإسحق ويعقوب الذي محلق الحوادث مي شاء ، ولا ضير من سبق الزمن عليها ، ولا أهمية لتعطيل إرادته في ذلك الزمن السابق على الحوادث ، لأن إرادته غير ملزمة بالخلق ولا مجبرة بضر ورة ما ، وإنما هي حرة في أن تستأنف دائماً أفعالها . على حين أن برهان ابن سينا إنما يبطن تصوراً وثنياً يونانياً لإله تتحكم فيه الضرورة أو الإلزام أو الوجوب ، محيث بجب أن تأتى أفعاله القديمة منذ القدم دفعة واحدة لكي لا تتعطل إرادته مما يترتب عليه قدم العالم أيضاً ، فيكون بذلك نداً لذاته تعالى من هذه الحهة . فايس من العبث إذن أن اتخذنا برهانه في إثبات الله على أساس فكرة الوجوب أو الضرورة كنقطة بداية في مسألة الصلة بين الله والعالم ، إذ اتضح الآن أنه برهان يضمر تصوراً بوانياً لوجود عالم قديم وجوداً واجباً وضرورياً لا حراً واختياراً .

ولكن مهما تكن دلالة برهان ابن سينا على نوع من الصلة بين الله والعالم، وعلى تصور خاص للألوهية مجانب للدين ، فإنه مما لاشك فيه أن شقة الحلاف بين التصور الديني لله عند المتكلمين والتصور الوثني عند ابن سينا إنما تتضح أكثر فأكثر إذا تأملنا «أفعال » الله لا صفاته كما فعل الغزالي . ذلك لأن أهم صفات الله عند المسلمين كالوحدانية والقدرة والعلم تكاد تكون في عومها لا في تفاصيلها هي هي بعينها عند المتكلمين وعند ابن سينا . أما الذي يختلف أشد اختلاف ، ويشر إلى تصور وثني يوناني عند ابن سينا ، فهي « الأفعال » وطبيعتها ، تلك الأفعال التي هي في صميمها الصلة الحقيقية بين الله والعالم .

و يمكن إجمال وجهة نظرنا فى فهم تلك الأفعال الإلهية عند ابن سينا فى الملاحظات الأربع الآتية، وهى الاحظات لم يتنبه إليها مؤرخو ابن سينا وشراحه .

وأول ما نلاحظه على تلك الأفعال عند ابن سينا أنها أفعال ليست متجددة، وأنها تمتقبل الزمان، ولاينتظر منها شيء . يقول ابن سينا في النجاة : « إن واجب الوجود واجب من جميع جهاته ، فلا يتأخر عن وجوده وجود منتظر، بل كل

ما هو ممكن له فهو واجب له: فلا له إرادة منتظرة ، ولا طبيعة منتظرة ، ولا علم منتظر ، ولا صفة من الصفات التي تكون لذاته منتظرة » (النجاة ص ٣٧٢). ولا حاجة بنا إلى المزيد من النصوص التي تثبت أن أفعال الله عند ابن سينا قد تمت كلها منذ القدم ، ولا ينتظر منها شيء جديد ، وكأنما العالم لا حاجة له بالله بعد ذلك . على كل حال في هذا التصور إذا تأملناه ملياً إنما يتوسع ابن سينا على نحو غير منتظر في رأى أرسطو القائل بأن الله فعل محض برى عن كل ما هو بالقوة .

إذا كانت الملاحظة الأولى هي أن أفعال الله قد تمت منذ القدم ، ولا استثناف لها ، فإن الملاحظة الثانية هي أن تلك الأفعال الإلهية لاغرض لها ولاهدف ، وكاتما قد زالت عنها بذلك صفة « العقل » الذي جعله ابن سينا عن الله ، وأصبحت مجرد أفعال آلية لانتفاء الغرض فيها انتفاء تاماً . فهو يقول : « ليس مراد الأول على نحو مرادنا حتى يكون له فيما يكون عنه غرض » ( النجاة ص ٤٠٨ ) . ويقول أيضاً : إن الإرادة التي للواجب « لا تتعلق بغرض في فيض الوجود فتكون غير نفس الفيض ، وذلك هو الحود ، فقد كنا حققنا لك من أمر الحود ما إذا تذكرته علمت أن هذه الإرادة نفسها تكون جوداً » ( النجاة ص ٤١١ ) . ويقول كذلك : « الحواد هو الذي لا ينحو غرضاً لذاته » . ويقول كذلك : « الحواد هو الذي لا ينحو غرضاً لذاته » . ( النجاة ص ٤١١ ) . لقد أراد ابن سينا أن بحد مخرجاً من وصفه لأفعال الله بانتفاء الغرض مع أنها صادرة عن أكمل عقل ، فلم بجد بداً من التلاعب بلفظ « الحود » وهو واثق بأن أحداً لا يود نفيه عن الله ، حتى ولوكان تعريفه له هو عدم الانهاء إلى غرض في الفعل .

إذا كانت أفعال الله قد تمت ولا جديد فيها ، وأنها لا غرض لها أيضاً ، فما يدعم هذين التصورين أنها صادرة عن ضرورة ووجوب كالأفعال الآلية الطبيعية ، لا عن اختيار وإرادة حرة كما بجب أن تكون ، وهذا هو مضمون الملاحظة الثالثة . ذلك لأننا كفلاسفة إذا عارضنا الحرية بالضرورة ، والإرادة المختارة بالوجوب ، وأردنا أن نصف الله مما يليق به في تلك المعارضة فلا بد من الانصياع إلى ما هو أليق به ، فنضع الحرية والإرادة المختارة في جانبه تعالى لكي

لا نتردى فى الوثنية القديمة البدائية . ولكن ابن سينا كان مضطراً إلى أن يضع فى الحانب الأعلى ما هو أخس لأنه تصور منذ البداية الوجوب فى الألوهية من جميع الجهات أكثر مما فعل سلفه أرسطو . ويلزم عن هذا أن إثبات إرادة الله بعد ذلك، كما هوالشأن عند الرئيس، عبث وكلام زائد، لأنها إرادة لاتختار، ولا تتمتع بأدنى قسط من الحرية ، لأن فعلها واجب وضرورى بكل معانى الضرورة أو الوجوب . يقول ابن سينا مثلا فى وجوب تلك الأفعال باعتبارها أفعالا تودى إلى الوجود : « واجب الوجود واجب أن يوجد عنه ما يوجد عنه » ( النجاة ص ١٥٤) . وإذن فلا حرية ولا اختيار ولا إرادة ألبتة ما دام الوجوب يكتنف الله حتى فى أفعاله ، فضلا عن ذاته تعالى . وواضح أن هذا التصور إنما يردد صدى ما ذكرناه عن العقلية اليونانية الأولى التى تصورت ضرورة مبدئية تكتنف الله والعالم ، مما عبر عنه أرسطو بطريقته الخاصة به حين وصف الله كفعل محض .

لكن ما هي تلك الأفعال التي تبينا فيها عدم التجدد والآلية والوجوب معاً؟ هذا ما يؤدى بنا إلى الملاحظة الرابعة والأخبرة وهي أن تلك الأفعال إنما هي إعطاء الوجود على نحو ما ، وأقول على نحو ما لأننا سنتبين أن ذلك النحو عند ابن سينا إنما هو أقرب إلى النحو الوثني الأرسطي . لقد أسمى ابن سينا إعطاء الوجود بأسماء مختلفة كالصدور ، والفيض ، واللزوم ، والوجوب عنه ، والإبداع والتولد ، والحود . وتلك ألفاظ استعملها الرئيس تخلصاً فيما يبدو من فكرة الخلق الدينية ، لأنه بجد نفسه هنا في مفترق الطريق بين الأخذ بفكرة الله كعلة فاعلة خلاقة كما هو الشأن في الدين ، وبين الأخذ بفكرة الله كعلة غائية تجتذب بالتشويق والتحريك العشق الإمكان الصرف (المادة) إلى الفعل المتدرج بلقسور الأرسطي الوثني .

إن مورخى ابن سينا وناقديه أمثال فخر الدين الرازى ، ونصير الدين الطوسى اوقطب الدين الرازى ، وأبى حامد الغزالى ، إنما فهموه دائماً على أنه أخذ بالفكرة الأولى وهى فكرة الله كعلة فاعلة خلاقة ، ولم يتسرب إليهم أدنى ارتياب في

حمال أخذه بالفكرة الثانية القائلة بأن الله لا نحلق، وإنما هو مجرد غاية فحسب، وأن الكائنات تعشقه وتتحرك شوقاً إليه كما هو الحال عند أرسطو فى تصوره الحمالى. لفنى لصلة العالم بالله .

و لاشك أن نصوص ابن سينا الكثيرة التي يستعمل فيها « علة » و « سبب » ر « يوجد عنه » و « يبدع » و « يلزم عنه » وغير ذلك ، عندما يقرؤها القارى ً على ضوء تصورنا للعلة الفاعلة وحدها،وهي الفكرة السائدة بين الناس عن العلية، فإنها لا تدع مجالاً للتردد في فهم إله ابن سينا كخالق وفاعل على النحو الديني . ولكن الذي يقرومها على ضوء الفلسفة اليونانية. وعن فهم واضح للتصور الأرسطي لعلية الله تعالى علية غائية فحسب ، ثم من يتأمل آراء ابن سينا بعد ذلك في تمثل. الله لنظامالكون و فى العناية و فى كونه تعالى معشوقاً ، و فى تجليه لكل الموجودات ، وفى صلة كل ذلك بالعالم، لا يسعه إلا أن يعتنق فكرة الله كغاية عند ابن سينا وأن يقول مع شهاب الدين السهروردى الذى التفت إلى هذا الحانب السينائى. وأضافه إلى «الحكمة المشرقية » في عرفه حن يلخصه في كتابه « المشارع والمطارحات» فيقول : « و بجب أن نعتقد أن العلة الغائية و إن كانت منفية عن واجب الوجود. ( من حيث إن أفعاله لا تنحو غرضاً كما قلنا ) فليس بمنفى عنه أنه غاية حميع الموجودات ، وأن حميعها محسب مالها من الكمالات طالبة لكمالاتها ومتشهة في تحقيق ذلك الكمال تحسب ما يتصور في حقها به من جهة ما يكون على كمال لائق بها ، وأن لكل نوع من الأنواع المفارقة والأثرية ( هكذا ) والعنصرية كمالاً وعشقاً إلى ذلك الكمال ، وأن تصور فقد ذلك الكمال فشوق إرادي لما له حياة أو طبيعي لمـا ليس له ذلك . . . ولولا العشق والشوق إليه ما حدث حادث ولا تكون كائن أصلا (المشارع والمطارحات، فقرة ١٦٩).

أترى إذن أن من « الحكمة المشرقية » عند ابن سينا والسهروردى معاً الأخذ بغائية الله دون فاعليته ، أعنى الأخذ بوثنية أرسطو التي تسيطر عليها فكرة الحمال والفن ، دون الأخذ بالحلق كما تصوره الأديان ؟ وذلك أمر جدير بالتأمل والنظر ، على كل حال ذلك الرأى الوثني الذي عبرت عنه الفقرة الأخيرة من نص السهروردي إنما نجده في كتابات الرئيس واضحاً ، وهو في رسالته

فى « العشق » التى تضاف إلى حكمته المشرقية أكثر وضوحاً وتصريحاً . يقول فيها ابن سينا :

« . . . العشق هو صريح الذات والوجود . . . فإذن الموجودات إما أن يكون وجودها والعشق هو هو بعينه » يكون وجودها والعشق هو هو بعينه » ( العشق في جامع البدائع ص ٧٢ ) . ويقول أيضاً :

« فبين أن فى كل واحد من الموجودات . . . شوقاً طبيعياً وعشقاً غريزياً ويلزم ضرورة أن يكون العشق فى هذه الأشياء سبباً للوجود لها » ( ص ٦٩ ) .

ويقول أيضاً عن البسائط العنصرية : « إن كل واحد من هذه البسائط الغير الحية قرين عشق غريزى لا يخلو عنه ألبتة ، وهو سبب له في وجوده » ( ص ٧٢ ) .

وتقترن فكرة الله كغاية معشوقة ( لا كعلة فاعلة ) بفكرة « التجلى » الإلهى ، ذلك لأن العشق عند الموجودات يقابله من الحانب الإلهى تجليه لمعشوقاته ، وإلا لما نالت الموجودات وجودها على كمالها . يقول ابن سينا :

« وإذا كان لولا تجلى الخير المطلق لما نيل ، ولو لم ينل منه لم يكن موجود ، فلولا تجليه لم يكن وجود ، فتجليه علة كل وجود » ( العشق ص ٩٠ ). ويقول أيضاً : « إن وجود الأشياء بتجليه . . . فأول قابل لتجليه هو الملك الإلهى المرسوم بالعقل الكلى » (ص ٨٧) . على كل حال ليس الله فاعلا للعالم، وإنما هو دون ذلك ، لأنه معشوق يتجلى للموجودات أى غاية فحسب .

بعد أن ارتددنا بأفعال الله ، أعنى إعطاء الوجود إلى مجرد غائية لا فاعلية خلاقة ، وبينا أن تلك الغائية إنما تقوم على عشق من جانب وتجل من جانب أعلى ، يبقى بيان أن تلك الصلة العشقية هي مفتاح فكرة «العناية الإلهية» عند ابن سينا التي ربما أوحت بعلية فاعلية ، في حين أنها مجرد علم سابق أزلى لترتيب الموجودات ودرجة كمالها في نظام الكون . فالعناية الإلهية عند ابن سينا هي عناية عقل يعقل نظاماً وترتيباً يتنسق وفقاً له الموجودات في طلم الكالاتها وفي شوقها إلى غايتها ، كما أنها هي التي تتجلى إلى الموجودات العاشقة ، وهذا التجلى هو «الفيض» معناه الحقيقي البعيد عند الرئيس ، ذلك المعنى الذي مجب

أن نستبعد منه نهائياً فكرة الفاعلية . يقول ابن سينا فى تعريف العناية : « لا تجد مخلصاً إلا أن تقول إن تمثل النظام الكلى فى العلم السابق مع وقته الواجب اللائق يفيض منه ذلك النظام على ترتيبه وتفاصيله ( أى يتجلى ) معقولا فيضانه وهذا هو العناية » ( الاشارات ، النمط السادس ج ٢ ص ٧ ) .

تلك العناصر مجتمعة هي التي يتألف منها تصور ابن سينا الحقيقي للصلة بين الله والعالم. ومنها بمكن أن نستخلص صورة واضحة المعالم لنصيب الوثنية اليونانية وخاصة الأرسطية في تصور ابن سينا للألوهية ولصلتها بالعالم: فالله عنده قد من الضرورة أو لا وأخراً ، فهو واجب من جميع جهاته وهذا ما عبر عنه أرسطو بالفعل المحض. من تلك الضرورة استمد ابن سينا برهانه الوجودي على وجود الله الضروري ، ومنها استمد في أفعاله تلك الأفعال التي لا ينتظر منها شيء جديد ، والتي لم تنح غرضاً لأن الضرورة تتعارض مع الاختيار الحر ، وهي بالنظر إلى الموجودات علم سابق بنظامها وترتيبها يتجلى لها كغاية تسعى الموجودات إليها وتعشقها طاباً لكمالاتها .

ليست كل تلك النتائج أو القضايا أرسطية لأن إله أرسطو مشغوف ومشغول بذاته لا يعقل غيرها . وبالتالى لا يعقل الموجودات ونظامها فلا يتجلى لها . ولكن أكثر تلك القضايا يتمشى مع ذلك مع روح المذهب المشائى عامة من حيث أنه جعل الله فعلا محضاً وغاية لكالات الأشياء تتشوق إليها الموجودات فتتحرك نحوها ، وهذا هو معنى وجودها وهو معنى أقرب إلى فكرة «الصنع» اليونانية منه إلى فكرة الإيجاد والحلق من العدم في الأديان . والحلاصة أننا نلمس فيما تقدم جانباً من أهم الحوانب المشائية في فلسفة الرئيس ، تلك المشائية التي لا يمكن أن تصاغ فيها الألوهية الدينية محال من الأحوال .

**- ٣ -**

إنه لمما يضعف التفسير الغائى لفلسفة الرئيس أن نعتبر نظريته المعروفة باسم « الفيض » أو « الصدور » النظرية المعبرة حقيقة عن رأيه فى صلة العالم بالله . لذنك يجب الوقوف عند هذه النظرية فى هذا المقام لبيان أصلها ووظيفتها الحقيقية فى الفلسفات التى ظهرت فيها ، والمكان الذى يجبأن تشغله فى مذهب الرئيس .

لقد بولغ كثيراً فى أثر الأفلاطونية الحديثة فى فلسفة الرئيس ، وهو أثر ينحصر فى الواقع فى أضيق جوانب نظرية الفيض ، ولا أقول فى كل جوانبها ، لأن أهم تلك الحوانب إنما ترجع فى الواقع إلى أرسطو نفسه ، وهى الحوانب التى خلطها ابن سينا بآراء أفلوطينية خلطاً لم يثمر فى إلهياته ثمراً جديداً ، ولم يزد عن كونه مجرد حشو زائد عن حاجتها ، مضعف لها من بعض الوجوه .

لم يقف أفلوطين الإسكندرى ، اليونانى الفكر ، مكتوف اليدين أمام المسيحية المنتصرة فى الإسكندرية اليونانية ، فعمد إلى مقاومها بفلسفة يونانية تهضم أبرز عناصرها وتتمثلها على نحو مبتكر .

لقد نادت المسيحية بفكرة الخلق وقالت بالأقانيم الثلاثة المتحدة في طبيعة الله (وهي الأب ، والابن أو الكلمة ، وروح القدس). فأخذت عنها الأفلوطينية تلك الأقانيم وفصلتها أحدها عن الآخر في ترتيب بجمع بين فلسفتي أفلاطون وأرسطو: فجعلت الأقنوم المسيحي الأول هو عين «الواحد» الأفلاطوني ، مثال المثل أو الحير أو الحمال. واعتبرته المبدأ الأول ونزهته عن كل وصفوإدراك ومعرفة. ثم جعلت الأقنوم الثاني ابنا وكلمة له أي أول ما صدر عن المبدأ الأول ، وأسمته العقل مهموه ووصفته عا وصف به أرسطو الله الذي هو العقل. ثم جعلت الأقنوم الثالث نفساً كلية للعالم ومبدأ للحياة والحركة فيه ، متمشية في ذلك مع أرسطو الذي جعل النفس (لا العقل) المصدر لكل حركة وتغير.

ولقد استعاضت الأفلاطونية الحديثة عن فكرة الحلق الدينية بفكرة صدور العالم أو فيضانه ، وهي فكرة أخذتها عن المذاهب الغنوصية المنتشرة آنئذ : فقالت إن الواحد الأول ليس وجوداً وإنما هو أب أو مبدأ للوجود ، وهو يفيض الوجود لأنه كامل من جميع جهاته ، فيتضمن كماله الحود بالوجود . ولما كان واحداً كان أنسب ما يفيض عنه واحداً أيضاً ، أي ابن وحيد ، يتجه إليه يتأمله ويعقله دائماً . لذلك كان الفيض الأول عقلا صرفاً . وهذا العقل إذ يتأمل الأول و يعقله تفيض عنه نفس كلية هي نفس العالم . وبنفس الطريقة تفيض عن تلك النفس الكلية – إذ تتأمل بدورها العقل – النفوس والحركات

الجزئية في هذا العالم. فالعالم عنده لم يفض عن الله مباشرة، وإنما فاض عن أوساط بين الله والعالم كالعقل والنفس الكلية، وهو فيض غريب لأنه نتيجة لعملية فكرية غنوصية هي التأمل أو التعقل (التاسوعة الحامسة، الرسالة الثانية وهي ملخص المذهب).

وهذا هو عين ما نجده عند ابن سينا فى الفيض أو الصدور من حيث استبقاء عملية التعقل الغنوصية كأساس للصدور ، واستبقاء مبدأ ترتيب تلك الأمور العالية مع زيادة فى عددها بحيث تبلغ عشرة عقول مفارقة ( يسميها أحياناً ملائكة ) وتسع أنفس سماوية . وهى زيادة يفخر الرئيس بأنه توصل إليها بعد تحقيق وثيق فى الطبيعيات والفلك صحح فيهما آراء أرسطو بآراء بطليموس الفلكى صاحب المجسطى (النجاة ص ٤٣٦ – ٤٣٧) ، وكذلك الشفاء ) .

ويلوح أن ابن سينا في أخذه لهذه النظرية قد تناسى أنه أكد مراراً أن « نظام الكل » (وهو يعنى قوانين الأشياء وأجناسها وأنواعها ) معقول عند الواجب ، وأنه كان أحرى « بقدرته » تعالى ( عند تعقله ذلك النظام ) أن تفيض عنها الكثرة أيضاً فيضاً مباشراً ، لابواسطة من العقول المتتابعة . ولكن ابن سينا آثر أن يلزم جانب الأفلاطونية الحديثة فى ضرورة «وحدانية » ما صدر عن الله تعالى، تاركاً فيض الكثرة إلى العقل الأول الفائض عنه تعالى،وإلى العقول المفارقة الأخرى . فقبل بذلك فى تناقض شديد مع مقدماته الفلسفية ومع الدين أيضاً وسيطاً بل وسطاء كثيرين بعد الوسيط الأول بين الله والكثرة . هو يقول مثلا : « لا سبيل أن تكون ( الكثرة ) عن الأول بغير واسطة ، فهي كائنة عنه بواسطة » ؛ ( النجاة ص ٤٥٣ ) . وهذا معناه أن فعل الله لا ممتد إلى أكثر من العقل الأول ، وهو الابن البكر في الأفلاطونية الحديثة ، أما ما بعد ذلك من موجودات متكثرة فليست من فعله لأنها من فعل الوسطاء العشرة . وكأن فيلسوفنا قد اشتط بذلك أكثر من الأفلاطونية الحديثة فعاد إلى وثنية أفلاطون الأولى التي قبلت طائفة من الآلهة الصغيرة تشارك الله تعالى على نحو ما فيما نخصه من أفعال وأعنى بها طائفة الصناع الإلهيين (Démiurges) . ومن ثم يتضح أن نظرية الفيض السينائية إذ تمعن فى الوساطة ببن الله والعالم لا توءيد علية الله الفاعلية إلا في أضيق الحدود ، لأنها فاعلية منتهية عند العقل الأول فحسب ، وتبقى تبعاً لذلك نظرية الله كغاية – وهى التى سبق استعراضها – النظرية العامة التى تفسر العالم في كل تفاصيله تفسيراً سليما شاملا ومتمشياً منطقياً مع مقدماته الفلسفية التى قبلها في أوائل إلهياته ،

من جهة أخرى من المشكوك فيه أن ابن سينا استطاع أن يفسر صدور الكثرة عن تلك العقول الوسيطة بين الله والعالم تفسيراً يتمشى مع ما قبله فى علم النفس الأرسطى من تعريف للعقل والقوى العاقلة أيا كانت . فطبيعة كل عقل من العقول المفارقة عند ابن سينا تختلف عن الواجب الوجود من حيث أنها بداية للتكثر فى الوجود ، لأنها طبيعة مثلثة على النحو الآتى :

أولا : هو عقل يتجه إلى أعلاه ليتأمله ويعقله .

ثانياً : هو عقل يعقل ذاته واجبة بما هو أعلى منه .

ثالثاً : هو عقل يعقل ذاته ممكنة في ذاتها .

وتلك كثرة من المعقولات أو التصورات تفيض عنها كثرة من الموجودات . أما كيف يكون مجرد التعقل أو التصور سبباً في وجود شيء وجوداً حقيقياً ، فهذا ما يشرحه ابن سينا عثال مشاهدة « النفس الإنسانية » ، فيقول في الشفاء والنجاة والإشارات ، إذا تصور تالنفس أمراً كرسم خط مستقيم مثلا انبعث من التصور المحرد شوقاً إلى ذلك الأمر ، ومن الشوق حركة في الأعصاب والأعضاء فترسم اليد خطاً كما تصور ناه . وبذلك يصدر وجود حقيق عن مجرد تعقل ، وهذا هو شأن العقول المفارقة فيا يوجد عنها . وإذا كان هذا هو فهم التعقل الغنوصي عند ابن سبنا ، فإن فيلسوفنا يكون قد حاد عن جادة الصواب فيا قبله من علم نفس عن أرسطو حين نحلط من غير مبرر بين « العقل » و « النفس » فيعبر العقل الذي هو محرد قوة نفسانية كل صفات النفس إعارة خاطئة ، لأنه فرق تماماً في علم النفس كما فعل أرسطو بين العقل من حيث قوة التصورات المجردة ، وبين النفس التي هي مبدأ لقوى مختلفة ومنها الحياة والحركة العضوية . فهل العقول المفارقة عقول أم أنفس ؟ هذا الحلط هو الذي جعله يقفز في حالة تصورات العقول المفارقة ، من مجرد تعقل صرف إلى وجودات حقيقية على ما بين الاثنين من بعد ، المفارقة ، من مجرد تعقل صرف إلى وجودات حقيقية على ما بين الاثنين من بعد ، المفارقة ، من الأحوال كما وضحناه مناسبة برهانه الوجودي على وجود الله .

والآن إذا كانت نظرية العقول المفارقة متناقضة مع ما قبله فى علم النفس ، وكانت من جهة أخرى لا تؤيد فاعلية الله، فلماذا أقحمها فى إلهياته؟ ثم ألم تكن إلهياته فى غنى عنها ؟ وإذا كان الأمر كذلك فأين موضعها الحقيقى فى فلسفته ؟ إن الحواب عن هذه الأسئلة متضمن قطعاً فى تاريخ هذه النظرية فى نشأتها البعيدة قبل أفلوطين ، وفى تطورها اللاحق بعد ابن سينا إلى العصر الحديث ، وفى مواطن تحقيقها وإثباتها عند ابن سينا نفسه

إن نظرية العقول المفارقة وصدورها نظرية ركيكة ومضطربة ولا تدعو إليها حاجة ، بعد الذي قبله ابن سينا في مواضع أخرى بشأن تجلى الله لكل موجوداته وشوقها كلها إليه كغاية وكمال. وتبدو إلهيات ابن سينا في غنى عنها، ودليل ذلك أنه ينبه عناسبتها في النجاة والشفاء أنه استمدها من الفلكيات والطبيعيات. والواقع أن هذين العلمين هما اللذان يقع عليهما واجب تفسير حركات الأجرام السماوية وأشكالها المنتظمة وما يترتب على ذلك من حساب السنين والأيام . وهذا نخرج عن نطاق الإلهيات. ولقد ظهر منذ أرسطو إلى بطليموس الرأى القائل بأن انتظام تلك الحركات أشبه بالحركات الإرادية ، ولذلك نسبوا إلى تلك الأفلاك أنفساً محركة بالإرادة . ولقد قبل أرسطو في طبيعياته ٤٧ تارة و ٥٥ تارة أخرى من الأجرام الفلكية وبالتالى من الأنفس الحرمية . أما بطليموس الفلكي فقد قبل تسعة أجرام فلكية فحسب وبالتالى تسعة أنفس. وقد أخذ عنهما ابن سينا فها بعد مصححاً أرسطو بآراء بطليموس ، مضيفاً إلها العقول المفارقة كوسطاء بينها و بن الله تمشياً مع الأفلاطونية الحديثة ، وأسماها « الملائكة » . و هو يشهر مفتخراً فى إلهياته بمناسبة تلك النظرية بأنه فرغ من تحقيق تلك النظرية في الرياضيات من النجاة والشفاء . ويتضح من هذا كله أن موضع تلك النظرية ووظيفتها الأولى إنما في الطبيعيات (أرسطو) أو الفلكيات (بطليموس) أو الرياضيات (ابن سينا) لا في الإلهيات . وفي بداية العصر الحديث نجد أن كبلر مؤسس علم الفلك الحديث قد استبقى تلك النظرية لتفسير حركات الأجرام السهاوية مع أنه عالم تجريبي من الطراز الأول ، وذلك حنن ذهب إلى أن « الملائكة » هي التي تجر الأجرام السهاوية في أفلاكها ، ولا شك أنه كان متأثراً بمن تقدمه في تاريخ تلك

النظرية . ولم يتخلص العلم من تلك النظرة الغيبية والفكرة الأسطورية في فهم حركات الأفلاك المنتظمة إلا بعد ظهور قانون الحاذبية العامة عند مؤسس الطبيعيات الحديثة وأعنى به إسحق نيوتن : فقد فسر بصفة نهائية كيف أن تلك الحركات الفلكية المنتظمة إن هي إلا محرد حركة طبيعية خاضعة لنفس قانون تجاذب الأجسام فوق سطح الأرض ، فوضع بذلك حداً لنظرية أرسطو في حركة الأجرام ، ولما أثارته تلك النظرية عند لاحقيه من تصورات ميتافيزيقية فاشلة .

ومن هذا كله يتضح أن نظرية حركات الأفلاك عند ابن سينا نفسه وعند من تقدمه ومن جاء بعده من موضوعات علم الفلاث أو الطبيعة . ولم يقحمها ابن سينا في إلهياته إلا تحت تأثير مشابهها من بعض الوجوه للأقانيم الأفلوطينية ، ولابد من إعادتها إلى موضعها الأصيل في تحقيقات ابن سينا نفسه وإخراجها من إلهياته . فتبقى بذلك نظرية الله كغاية هي النظرية التي تعبر حقيقة من وجهة نظر ابن سينا عن صلة الله بالعالم .

#### \_ £ \_

يبقى بعد ذلك أن نناقش الناحية الإسلامية فى صلة الله بالعالم فى فلسفة الرئيس ، وهى ناحية تنحصر فى الواقع فى صفة من أهم الصفات التى وصف بها ابن سينا واجب الوجود ، وأعنى صفة العلم تلك الصفة التى تكشف عن صلة العقل الإلهى بالعالم .

إن مسألة علم الله يمكن أن تفرع إلى المسائل الآتية :

١ \_ هل الله عقل ؟

٢ – أيعقل ذاته ؟

٣ – أيعقل شيئاً آخر غير ذاته ؟

٤ ـ هل علمه كلي ؟

أيعلم الأفراد والأشخاص ؟

تلك هي المسائل التي سيجيب عنها ابن سينا تباعاً في هذا الموضوع . ولقد وجد ابن سينا نفسه بإزاء ثلاث نظريات في صفة العلم الإلهي :

النظرية الأولى هى نظرية أفلاطون وأفلوطين القائلة بأن المبدأ الأول ، الواحد من جميع جهاته ، هو فوق كل وصف وخاصة الوصف بالعلم ، لأن هذا الوصف يتضمن ثنائية العالم والمعلوم ، أو الذات والموضوع . ومن ثم يكون الله غير عقل ، وإنما العقل دونه مرتبة ، وهو عند أفلوطين الأقنوم الثانى وأول ما صدر عن الواحد .

النظرية الثانية هى نظرية أرسطو القائلة بأن الله سمل محض يتحد فيه العاقل والمعقول ، فمعقوله هو ذاته و لا شىء غير ذاته ، وبذلك فإن الله يجهل تماماً كل ما عداه أى بجهل العالم .

النظرية الثالثة ما جاء فى القرآن الكريم من أن علم الله لا يعزب عنه مثقال ذرة فى السموات و لا فى الأرض ، فهو يعلم كل شيء .

بإزاء هذه النظريات الثلاث ، لم يتردد ابن سينا فى أن يهمل تماماً النظرية الأفلوطينية التى جردت الله من العلم ، وفى أن يكمل النظرية الأرسطية بالنظرية الإسلامية . فقد قبل الأجوبة الآتية على الأسئلة السابقة :

أولا: الله عقل لأنه برىء عن المادة (النجاة ، ص ٣٩٨).

ثانياً : الله يعقل ذاته ، لأن العقل لابد أن يعقل شيئاً ، وليس هناك ما هو أشرف من ذاته المعقولة البريئة عن المادة ، فذاته معقولة له . ( النجاة ، ص ٣٩٨ ) .

إلى هنا ليس أمامنا غير إله أرسطى يعقل دائماً ذاته المعقولة غير عابىء بالعالم. ولو وقف ابن سينا عند هذا الحد فى علم الله لكان علم العقول المفارقة أكمل وأوفى لأنها تعلم أكثر من ذواتها. وهذا هو اعتراض الغزالى على نظرية أرسطو (التهافت ص ٢٠٦). لذلك نجد ابن سينا يذهب فى صفة العلم إلى أبعد من أرسطو، فيقبل:

ثالثاً: أن الله يعقل شيئاً آخر غير ذاته. لكن ما هو هذا الشيء الآخر؟ هو يقول تارة بمناسبة صدور العقل الأول أن واجب الوجود يعقل أنه مبدأ الوجود ، فالمبدئية معقول آخر للذات الإلهية . وفي هذا يقول : الحق الأول

« إذا عقل ذاته وعقل أنه مبدأ كل موجود عقل أوائل الموجودات وما يتولد عنها » ( النجاة ، ص ٤٠٤ ) .

شى ء آخر يعلمه الله غير مبدأيته هو علمه «بنظام الكل» أو « نظام الحير الموجود فى الكل » و هذا معناه علمه بانعالم و بما ينبغى أن يكون عليه . يقول ابن سينا : « فالأول يعقل ذاته و نظام الحير الموجود فى الكل أنه كيف يكون . فذلك النظام لأنه يعقله هو مستفيض عنه كائن موجود . وكل معلوم الكون وجهة الكون عن مبدئه عند مبدئه ، وهو خير غير مناف ، و تابع لحيرية ذات المبدأ وكمالها المعشوقين لذاتهما » . ( النجاة ص ٤٠٨ ) . و تلك هى العناية الإلهية كما تصورها ابن سينا .

على كل حال يعلم الله علماً آخر غير ذاته وهذا العلم الآخر يشمل مبدأيته ونظام العالم في تِفاصيله أيضاً .

ولكن هل علمه بذلك النظام هو علم به على نحو كلى أو علم يمتد إلى حميع أفراد العالم وأحداثه ؟

لقد زعم كل من الغزالى وابن رشد بأن ابن سينا لم يقل بغير معرفة كلية لله، ونقداه على هذا الأساس ، مع أن نصوصه لا تدع مجالا للشك في أن علم الله تعالى فيما يختص بأوائل الموجودات كالعقول المفارقة والأفلاك السماوية إنما هو علم بأشخاصها أو أفرادها لا بأنواعها لأنها لا تندرج في أنواع ، فهي وأنواعها شيء واحد . أما الموجودات الكائنة الفاسدة التي يتألف سها عالمنا الأرضى فعلم الله مها كلى ، أي بأنواعها أو لا ثم بتوسط تلك الأنواع بأشخاصها (النجاة ص٤٠٣) .

أماكيف يعرف الله الجزيئات المتغيرة بمعرفة كلية فهذا ما يشرحه ابن سينا معتمداً على فكرة «العلية»: فيقول إن الله يعلم الأسباب الى تودى إلى كل أحداث هذا العالم الأرضى فيكون بالضرورة عالماً بتلك الأحداث نفسها من حيث هي مسببة ، أعنى من حيث هي خاضعة للقوانين العامة . (النجاة ص ٤٠٤).

لقد نقده الغزالى وابن رشد فى قوله بأن علم الله بالجزئيات علم كلى أى بالقوانين العامة . وابن رشد بصفة خاصة يرى أن علم الله لا يمكن أن يكون كلياً لأن العلم الكلى علم مقتضب (أو بالقوة كما يقول الفلاسفة) لأشياء كثيرة موجودة بالفعل . ولا يليق بعلم الله أن يكون ناقصاً على هذا النحو . ومن جهة أخرى ينكر ابن رشد أن علم الله علم جزئى لأن الجزئيات أو الأشخاص غير متناهية ولا يحصرها علم . ومع ذلك يرى ابن رشد أن علم الله أشبه بعلمنا بالجزئيات رغم أنه لا كلى ولا جزئى (تهافت المهافت ص ٣٤٥) . أترى كان ابن رشد يفكر فى نوع آخر من المعرفة غير العقلية ، أعنى فى تلك المعرفة المباشرة القلبية التى لا هى كلية ولا هى جزئية لأنها تخرج عن نطاق المعرفة العقلية ؟ هذا ما يؤخذ من تتمة كلامه فى تهافت الهافت (ص ٣٤٥) .

ونحن لا نجد صراحة فى كتب الرئيس الكبرى مثل ذلك الحل الصوفى الذى يؤخذ من كتب ابن رشد ، لأن ابن سينا حين اعتنق نظرية القرآن الكريم فى علم الله لم بجد سبيلا لإبرازها فلسفياً غير القوالب الأرسطية فجعل ذلك العلم معرفة عقلية كلية .

ولكن إذا تتبعنا آراءه فى رسائله الإشراقية كرسالة العشق مثلا فلا يسعنا إلا التقريب بين ما يسميه فى النجاة والشفاء والإشارات « نظام الكل » وبين « تجلى » الحير الإلهى للموجودات الذى يذهب إليه فى رسالة العشق : فما ذلك التجلى الإلهى الذى يقابله من جهة الموجودات « العشق » — إلا الاتصال المباشر بالأشخاص والأفراد أى العلم المباشر بها ، ذلك العلم الذى هو فى الوقت ذاته خير تنحو نحوه الموجودات كغاية معشوقة لها وككمال لذواتها ، فتوائم بذلك الموجودات بين ذواتها و بين كمالاتها فى علم الله ، ترقى بذاتها إلى مرتبة ما يتجلى لها من كمالاتها فى العلم الإلهى مكملة لتفسيره لل الوجود كعلة غائية لهذا العالم .

\* \* \*

والآن إن شئنا أن نجمل كل ما تقدم فى صلة الله بالعالم من وجهة نظر ابن سينا فيمكن القول:

(١) إن إله ابن سينا إله يونانى ارسطى تتحكم فيه الضرورة أولا وآخراً . فهو واجب من جميع جهاته وهذا ما عبر عنه أرسطو بفكرة العقل المحض ، ومن تلك الضرورة استمد ابن سينا برهانه الوجودى على وجوده ، ومنها استمد الضرورة فى أفعاله أيضاً ، تلك الأفعال التى تمت منذ الأزل ولم تصدر عن غاية أو هدف لأن الضرورة تتعارض مع الاختيار الحر . هذا وأفعاله فيما يتصل بالعالم ليست على سبيل العلية الفاعلة وإنما على سبيل العلية الفاعلة وغما تسعى الموجودات شوقاً إليه وطلباً منها لكمالاتها وخيراتها المرسومة فى علم الله بنظام الكل .

(٢) إن نظرية الفيض أو الصدور التي تدور حول العقول المفارقة والأنفس السهاوية نظرية لا تضيف جديداً في علية الله الفاعلية ، لأنها لا تمتد بها إلى أكثر من العقل الأول . ويبدو لنا أنها نظرية دخيلة على الإلهيات السينائية وأن مكانها الطبيعي هو العلم الرياضي كما نبه هو نفسه حين تعرض إليها في إلهياته، وكما يدل عليه أيضاً تاريخها المديد منذ أرسطو و بطليموس إلى كبلر ونيوتن . و بذلك لا تعبر نظرية الفيض عن حقيقة صلة الله بالعالم عند ابن سينا، و تبقى النظرية الغائية هي النظرية المعرة حقيقة عن رأيه في تلك الصلة .

(٣) إن الجانب الإسلامى الوحيد فى صلة الله بالعالم هو جانب صفة العلم التى نحا فيها الرئيس منحى القرآن الكريم فجعل علم الله محيطاً بكل شيء على خلاف إله أرسطو الذى لا يعقل غير ذاته . ومع ذلك فقد صاغ فى كتبه الكبيرة العلم الإلهى فى قوالب أرسطية بحتة فجعله علماً كلياً . أما فى رسائله الإشراقية فقد جعل العلم الإلهى بالكون غاية تتجلى للكائنات التى تسعى شوقاً إلى كمالاتها المرسومة فى ذلك العلم الإلهى ، وبذلك تلى صفة العلم الإلهى ضوءاً جديداً على نظرية الله كعلة غائية فحسب ، تلك النظرية العريقة فى الوثنية اليونانية .

تلك النتائج تسوقنا إلى القول بأن فلسفة الرئيس وما نتج عنها من آراء وأنظار في علم التوحيد أمور ينبغى أن يعاد النظر فيها ، إذا أريد بها أن تكون معبرة حقيقة عن فلسفة دينية إسلامية .

419

## الشـــعور

# للدكتور أحمد فؤاد الاهوانى

ا حساعت بعض القضايا عن الفلسفة الإسلامية بوجه عام ، يذهب بعضها إلى القول بأنها صورة عربية للفلسفة اليونانية وغيرها من الفلسفات القديمة كالفارسية والهندية ، أو أنها يونانية صبت فى قالب إسلامى .

وقيل عن فلسفة ابن سينا بوجه خاص إنها اكتملت فى شبابه ، يؤيد ذلك ما حكاه الشيخ فى سيرته من أنه فرغ من العلوم كلها عندما بلغ الثامنة عشرة ، وأن العلم واحد لم يتجدد له منه شىء بعد .

وقد بنيت هذه القضايا وأمثالها على ما تيسر الاطلاع عليه من موالهات ابن سينا . ولكن الكلمة الأخيرة تحتاج إلى الإلمام بسائر ما دون ، ولايزال كثير من موالهاته ورسائله خافياً فى بطون المخطوطات . نم حرك الاحتفال بالعيد الألفى للشيخ الهمة إلى جمع مخطوطاته وتصويرها والبدء بنشرها ، فتسنى لنا الاطلاع على آثار جديدة لابن سينا لم يسبق أن اطلع عليها أولئك الذين أصدروا أحكامهم على فلسفة المعلم الثالث ، وكشفنا فيها عن آراء مبتكرة .

و فكرة الشعور فى علم النفس من الأفكار التى تدل على أصالة الشيخ الرئيس ، وتحرره من الفلسفة اليونانية وكلام الأقدمين . وهى تدل أيضاً على تطور آراء ابن سينا وتجددها مع تقدمه فى السن ، لأنها لم تكتمل إلا بعد أن ألف كتاب الشفاء .

و يجدر بنا أن نلم فى إيجاز بمؤلفات ابن سينا النفسانية التى رجعنا إليها كى نجمع أطراف هذه النظرية . وهى على ثلاثة أنواع ، الأول مؤلفات عامة هى الشفاء والنجاة والإشارات ؛ والثانى خاصة بالنفس فقط ، وهى مبحث القوى النفسانية ، وأحوال النفس ( مخطوط ) ، والسعادة والحجج العشرة ، ورسالة فى

النفس الناطقة وأحوالها ، والعشق ، والمبدأ والمعاد ( مخطوط ) ورسالة فى النفس الناطقة ( نشرت فى محلة الكتاب عدد أول ابريل ١٩٥٢ ) . والثالث شرح كتاب النفس ، والمباحثات .

أول هذه المؤلفات من جهة ترتيبها الزمني رسالة القوى النفسانية ، المعروفة بهدية الرئيس إلى الأمير نوح بن منصور الساماني . وآخرها رسالة النفس الناطقة التي أشار في ختامها إلى رسالة القوى النفسانية وقال إنه ألفها منذ أربعين سنة . والإشارات كما يقول ابن أبي أصيبعة آخر ما ألف في الحكمة . أماكتاب المباحثات وهو عبارة عن أجوبة الشيخ على أسئلة تلميذه أبي جعفر الكيا ، ففيه ما يدل على أنه جاء بعد الشفاء ، إذ يتعرض لمسائل سبق أن ذكرها في ذلك الكتاب .

وإذا تتبعنا فكرة الشعور خلال هذه المؤلفات ، وجدنا أنهاكانت معدومة في رسالة القوى النفسانية ، ثم ظهرت في الشفاء والنجاة ، وتحددت في الإشارات واكتملت في المباحثات .

عد ابن سينا الشعور منهجاً للبحث في النفس ، ويعده تارة أخرى
 حالة من أحوالها ، ولو أن التمييز في الشعور بين المنهج والموضوع جد دقيق .

يقول فى « الإشارات » : « ارجع إلى نفسك و تأمل إذا كنت صحيحاً بحيث تفطن للشى ء فطنة صحيحة ، هل تغفل عن وجود ذاتك ، ولا تنبت نفسك ؟ » إلى أن قال : « فبقى أن تدرك ذاتك من غير افتقار إلى قوة أخرى ، وإلى وسط ، فبتى أن يكون بمشاعرك بلا وسط » .

ابن سينا بحدثنا في هذا النص الذي نقلناه أن الإنسان يدرك أموراً بواسطة ، وهي التي يسميها كما سنرى فيما بعد بآلات ، ويدرك أموراً أخرى ، ومخاصة النفس ، مباشرة بلا واسطة ، أي بالشعور المباشر ، أو كما قال « بمشاعرك » .

وقد يسمى هذا المهج باصطلاح خاص هو « الاستشعار » أي طلب الشعور بالإرادة ، لا غيرد الشعور ، وفى هذا يقول فى « النجاة » فى فصل عنوانه بطلان التناسخ: « إن كل حيوان فإنه يستشعر نفسه نفساً واحدة هى المصرفة والمدبرة ؛ فإن كان هناك نفس أخرى لا يشعر الحيوان بها ، ولا هى بنفسها ، ولا تشتغل بالبدن ، فليس لها علاقة بالبدن » .

ويحدثنا عن الشعور في مكان آخر من النجاة عند الكلام عن المعاد ، وهو ضرب آخر من الشعور يختلف عن الشعور بالذات أو الإنية ، ذلك هو شعور المرء بما يعتريه من أحوال ، فيحس بوجودها ، ويدركها ، ويميزها عن غيرها ، كيث إذا لم يشعر بها لم يعرفها ، فالذى « لا يشعر باللذاذة ، ما لم يحصل وما لم يشعر به ، لم يشتق إليه ، ولم ينزع نحوه » ( النجاة ٤٧٩ ) . وكذلك حال الأكمه عند الصور الجميلة ، والأصم عند الألحان المنتظمة . فهذا الضرب من الشعور هو الذى نقول عنه إنه منهج شبيه بما يسمى في علم النفس الحديث بالتأمل الباطني أو بالاستبطان Introspection ، ويسميه ابن سينا « الاستشعار » وقد وضح ابن سينا هذا المنهج عند الكلام على نفسية البهائم ، أى الحيوان ، فقال : إننا لا نعرف على وجه التحقيق شعورها « ولكنا نتخيل هذا ، ونشاهده ، ولم نعرف ذلك بالاستشعار ، بل بالقياس . فحالنا عندها كحال الأصم الذى لم يسمع قط في عمره ، ولا تخيل اللذة اللحنية ، وهو متخيل لطيبها . وهذا أصل » لم يسمع قط في عمره ، ولا تخيل اللذة اللحنية ، وهو متخيل لطيبها . وهذا أصل » (النجاة ٤٧٩ ) .

" – أثار هذا الكلام الجديد عن الشعور فكر المعاصرين للشيخ فنهضوا يوجهون إليه الأسئلة عن حقيقة هذا الموضوع ، وتباحث معه أحد تلاميذه وهو بهمنيار ، الذى سجل الأسئلة والإجابات فى الكتاب المعروف بـ « المباحثات » ويدور كثير من هذه المباحثات حول ماهية الشعور ، والتمييز بينه وبين الإحساس والإدراكات المختلفة . وهذه المباحثات لاحقة على كتاب « الشفاء » لأننا نجد فيها أسئلة تشير إلى ما جاء فى ذلك الكتاب . وتكون حملة هذه المباحثات رأيه عن الشعور ، الذى سبق به زمانه بعشرة قرون .

ذلك أن علم النفس الحديث، كعلم منفصل عن الفلسفة، لم يبدأ إلا على يد فونط Wundt الذى افتتح معهد علم النفس عام ١٨٧٩ فى جامعة ليبزج. واتجهت مدرسة فونط إلى تحليل الشعور، وما يحدث للمرء من تجارب شعورية، حتى لقد عرفوا علم النفس بأنه علم الشعور. وجاء وليم جيمس فأعلن فى أوائل القرن العشرين أن الحياة النفسية ينبغى أن تلتمس فى محرى الشعور Stream of Consciousness فشبه اتصال الظواهر النفسية وجريانها فى الشعور بالماء الذى يتدفق فى مجراه.

وشاع فى ذلك الوقت أيضاً تقسيم الظواهر النفسية الموجودة فى الشعور إلى إدراك ووجدان ونزوع . وانجهت فى أواخر القرن التاسع عشر وأوائل العشرين مدرسة التحليل النفسانى إلى تقسيم الحياة النفسية قسمين ، شعورية ولا شعورية ، فذهب فرويد إلى أن الحياة اللاشعورية مصدر لسلوك الإنسان . وقال جماعة بدرجات الشعور الثلاثة .

لا نود أن نطيل في عرض النظريات المختلفة الخاصة بالشعور وأقسامه وأنواعه وماهيته ، ولكننا نذكر النظريتين الأساسيتين في تفسير حقيقته : الأولى أن الشعور كالضوء الذي ينير الظواهر النفسية ، أو هو كالمرآة التي تنعكس على صفحتها هذه الظواهر . والثانية أن الشعور مركز الظواهر النفسانية يحتويها كما يحتوى الصندوق الأشياء الموضوعة فيه . فالنظرية الأولى تكشف عن الظواهر و تنيرها ، و لكن الشعور لا « يعمل » شيئاً . والنظرية الثانية تجعل من الشعور « قوة عاملة » توحد الذات ، وتجمع أطراف الشخصية ، فيحس المرء أنه هو هو في الماضي والحاضر والمستقبل . ويبدو أن المحدثين يتجهون في علم النفس إلى أن الشعور نشاط Activité ، وليس ضوءاً . فأن يكون الإنسان شاعراً هو أن يعمل في لحظة ما بنفسه كلها .

### ٤ \_ فما مذهب ابن سينا بإزاء هذه النظريات؟

يتلاءم مذهب ابن سينا مع النظرية الثانية التى يقبلها جمهرة المحدثين ، نعنى أن الشعور بالذات يصدر عن النفس بأسرها كوحدة مختلفة عن البدن ، متميزة عنه . ولا يهمه عندئذ أن يكون المرء فى شعور واضح أو فى لا شعور ، وفى ذلك يقول : «حتى إن النائم فى نومه ، والسكران فى سكره ، لا تعزب ذاته عن ذاته ، وإن لم يثبت تمثله لذكره » الإشارات ٢/٥٠٨ . ثم يناقش ابن سينا فى الإشارات الأداة التى يدرك بها المرء ذاته أو نفسه ، فيقول : « بما تدرك حينئذ وقباه و بعده ذاتك ؟ أترى المدرك أحد مشاعرك مشاهدة ؟ أم عقلك و قوة غير مشاعرك وما يناسبها ؟ » وانتهى إلى أن هذا الإدراك بلا وسط ، هو بالشعور ، مشاعرك وما يناسبها ؟ » وانتهى إلى أن هذا الإدراك بلا وسط ، هو بالشعور ، أو كما يقول : « بباطنك » . وهذا الباطن الذى تشعر به شعوراً مباشراً ، هو « الذات » أو « الأنا » و لهذا السبب ميز بين النفس والبدن ، و وصف جوهر

النفس بأنه « ثابت مستمر لا شك فى ذلك » و « أن الإنسان إذا كان مهتماً فى أمر من الأمور فإنه يستحضر ذاته حتى إنه يقول : إنى فعلت كذا أو فعلت كذا ». و « أن فى الإنسان شيئاً جامعاً » يجمع إدراكاته وأفعاله (رسالة فى معرفة النفس الناطقة ص ٩ ، ١٠).

فابن سينا ثنائى يميز بين النفس والبدن ، ويجعل الصفة الأساسية للنفس الشعور ، وصفة البدن وسائر الأجسام خلوها من الشعور ، كما ذهب إلى ذلك برجسون فى كتابه المشهور « المادة والذاكرة » . غير أن الشعور فى الإنسان يكون أعظم وأقوى من شعور الحيوان بذاته .

آبن سينا: «اعلم أن نفس الإنسان تشعر بذاتها بذاتها ، و نفس الحيوان الآخر يشعر بذاته بوهمه في آلة وهمه ، كما يشعر بأشياء أخرى بحسه ووهمه في آلة وهمه ، كما يشعر الحيوانات الأخر سوى الإنسان بذواتها ؟ وسئل ابن سينا مرة أخرى : «هل تشعر الحيوانات الأخر سوى الإنسان بذواتها ؟ وما البرهان عليه إن كان كذلك ؟ فأجاب : محتاج أن يفكر في هذا ، ولعلها تشعر بذواتها بآلات ، أو لعل هناك شعوراً بأمر مشترك من الأظلال ، أو لعلها لا تشعر إلا بما تحس و تتخيل ، ولا تشعر بذواتها و قواها ولا أفعال قواها الباطنة . لا تشعر إلا بما تحس و تتخيل ، ولا تشعر بذواتها و قواها ولا أفعال قواها الباطنة . خب أن يفكر في هذا » لقد توهم ابن سينا فيا سبق أن الحيوان يشعر بذاته ، خب أن يفكر في هذا » لقد توهم ابن سينا فيا سبق أن الحيوان يشعر بذاته ، غير أن ابن سينا بميل إلى اعتبار الحيوان شاعراً بذاته ، كما يقول في موضع آخر بغير برهان على صحة شعور الحيوان بذاته : « وأما إدراك الحيوان لذاته — إن كان بغير برهان على صحة شعور الحيوان بذاته : « وأما إدراك الحيوان لذاته — إن كان هناك شعور بذاته و هو الصحيح — فبالوهم في مقر القوة الدراكة الناطقة التي لها. ولا يشعر به » ( انظر كتاب المباحثات ) .

فإذا كان الحيوان شاعراً بذاته، فإن شعوره مختلف عن شعور الإنسان بذاته، ويقع هذا الفرق كما رأينا في أن الإنسان يشعر بذاته بذاته بغير آلة، على حين يشعر الحيوان بذاته بوهمه. والوهم آلة في فلسفة ابن سينا، وهو قوة من قوى النفس تختلف عن الشعور كما تختلف سائر القوى.

والقوى النفسانية على حسب تدرجها نحو الكمال وارتقائها من المحسوس إلى المعقول ، ومن عالم المادة إلى عالم العقل ، هى الحس، والحس المشترك، والمصورة والوهم و يخدمه المفكرة والمتخيلة ، ثم الذاكرة ، ثم العقل . ولكل واحدة من هذه القوى آلة ما عدا العقل ، فالحس آلاته الحواس ، وآلة الحس المشترك « الروح المصبوب فى مبادىء عصب الحس ولا سيا مقدم الدماغ » وآلة المصورة والخيال « الروح المصبوب فى البطن المقدم من الدماغ » . أما الوهم فآلته « الدماغ كله ، ولكن الأخص بها هو التجويف الأوسط » . وآلة الذاكرة فى التجويف الأحير .

وتوجد هذه القوى فى الحيوان ، ويمتاز الإنسان عنه بأنه يركب المعانى المدركة بالوهم مع الصور ويفصلها عنها ، وعندئذ تسمى هذه القوة «مفكرة» وإذا بقيت قوة الوهم على إدراكها الصور أو المعانى دون تركيبها فهى «متخيلة». وهذه هى التى يقف عندها الحيوان ولايتعداها إلى المفكرة، كما لايسمو إلى العقل.

وهنا يبرز سوال لا بد من النظر فيه ، وقد سئل ابن سينا عنه بالفعل فقيل له : « ما البرهان على أن شعورنا بذواتنا ليس كشعور سائر الحيوانات مخلوطاً ، فإن القدر الذى فيه غير مغن » كما سئل فى مكان آخر عن البرهان «على أنا قد نشعر بذواتنا شعوراً عقلياً ، لابآلة جسمانية أوبقوة وهمية ؟ » فأجاب : «بأنا يمكننا تجريد المعنى الكلى من ذواتنا و تعقله » . « وأيضاً إن كانت تلك الآلة الحسمانية فيها قوام حقيقة ذواتنا وجب أن لا نشعر بذواتنا ألبتة إلا مخلوطة » وفى هذا الجواب دور ، لأننا نسأل ابن سينا لم لا يشعر المرء بآلة ، فقال لأننا لانشعر بالآلة ، ومن يدرينا أن الحيوان يشعر بذاته أو بطريق الآلة ، وهذا ماشك ابن سينا فيه و طالب بالتفكير في شأنه .

٦ – ولندع شعور الحيوان جانباً لأنه شيء لا سبيل إلى تحقيقه ولننظر في أمر الإنسان ، وكيف ميز الشيخ الرئيس بين الشعور وبين سائر القوى النفسانية واحدة واحدة .

فالشعور عنده خلاف الإحساس ، لأن الإحساس إدراك لشيء جزئى محسوس بطريق حاسة من الحواس ، مثل البصر بهذا الكتاب ، وهذا هو الإحساس ، ثم الشعور بالإبصار . وليست هذه التفرقة ثمرة تأمل أو برهان ،

بل هي نتيجة المشاهدة المباشرة . وقد سأل الشيخ سائل فقال له : لى شعور أنى أبصرت ، أعنى هذا الإبصار الحزئى ، فبأى قوة أدرك هذا المعنى ؟ فأجاب الشيخ الرئيس : « لعل بينى وبن إبصارى آلة جسمانية بارزة ، وبن إبصارى لإبصارى آلة جسمانية الباطنة هي القوة الوهمية إذا الدفعت الصورة المحسوسة من الحس الظاهر إلى المشترك إلى المصورة إلى الوهم تصوراً بعد تصور متكرر .

فإذا كان الإدراك الحسى عبارة عن أثر يحصل فى أنفسنا من الأشياء الحارجية فالشعور بذلك الأثر ليس: « نفس حصول الأثر ، بل شيئاً يتبع حصول الأثر » . وكذلك التخيل شيء نختلف عن الشعور: « ولا مانع من أن يكون شعور شيء يقترن به تخيل شيء » .

ويعقد ابن سينا تفرقة دقيقة بين التذكر والشعور ، فهو يذهب إلى أن الشعور دائم لا ينقطع ، ولكنه قد يكون واضحاً بارزاً ، وقد يغفل المرء عنه ، فتحصل درجات الشعور التي يقول بها المحدثون حتى يبلغوا اللاشعور . وعنده أن النائم ، على خلاف ما يعنقده بعضهم ، يشعر بذاته ، ولكنه « إن انتبه وذكر تصرفاته ذكر شعوره بذاته ، وإن انتبه ولم يكن ذكر شعوره بذاته ، وإن انتبه ولم يكن ذلك دليلا على أنه لم يكن شاعراً بذاته ؛ فإن ذكر الشعور بالذات غير الشعور بالذات غير الشعور بالذات ، بل الشعور بالشعور بالذات غير الشعور بالذات ، واليقظان أيضاً قد لا يذكر شعوره بذاته ، إذا لم يتحفظ في ذكر مزاولات كانت له لم يغفل فيها عن ذاته » . ومن الواضح من حملة هذه النصوص أن ابن سينا يميز بين التذكر والشعور . ومعنى قوله إن عدم ذكر الشعور بالذات ليس دليلا على أن المرء لم يكن شاعراً بذاته ، هو سريان الشعور في حميع الأحوال منذ أن يوجد الإنسان ، لأن النفس الحامعة للشخصية أو الإنية كما يقول ويريد بالإنية قول الإنسان أنا أفعل النفس الحامعة للشخصية أو الإنية حكما يقول ويريد بالإنية قول الإنسان أنا أفعل مذكور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور ، وقد يكون غير مذكور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور الله عنده المدورة عنده المدورة عنده بالاستور باللاشعور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور المدى مذكور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور المدى هم مذكور ، وهو الذي يعنيه المحدثون حن يقولون باللاشعور الله المحدود عمرا الله المحدود عنه الشعور الله على المحدود عمرا الله المحدود الله المحدود المحدود عنه المحدود عمرا المحدود المحدود عنه المحدود المحدود عنه المحدود المحدود عنه عنه المحدود المحدود عنه ا

بل يذهب ابن سينا إلى أبعد من ذلك فيزعم أن النفس « بعد الفارقة ، لا شك أنها تشعر بذاتها ، لأن شعورها بذاتها ليس بآلة جسمانية » وليس هذا

البرهان شافياً ، إذ لا يمنع أن تكون النفس باقية خالدة بعد مفارقة البدن ولا تشعر بذاتها .

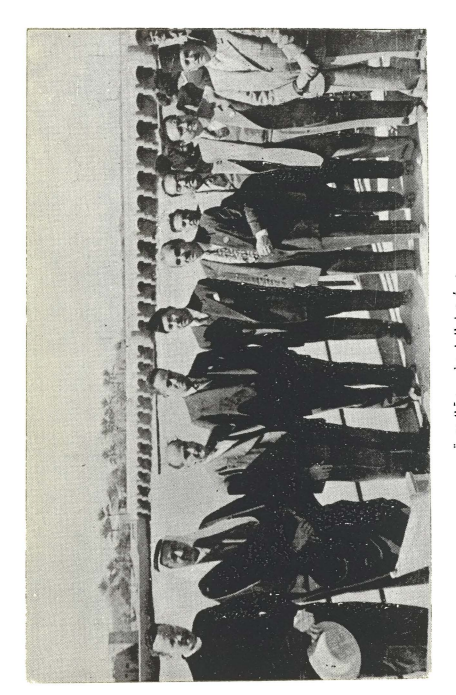
على أن أخطر ما يتعرض له مذهب ابن سينا فى نظرية الشعور من نقد هو الاعتراض بأن العقل حين يعقل ذاته فهذا هو الشعور . وعلى هذا جرى سائر الفلاسفة ، فوحدوا بين العقل الذى يعقل ذاته وبين الشعور ، ولم يفطنوا إلى التمييز بينهما . وقد بادر الشيخ الرئيس بتبديد هذا الزعم فقال إن العقل خلاف محرد الشعور المحمل بالذات . والدليل على الفرق بين الشعور وبين العقل أن «عقلنا ليس يعقل ذاته دائماً ، بل نفسنا دائمة الشعور بوجودها » .

حملة القول: الإدراك العقلى مثله مثل سائر قوى النفس خلاف الشعور. ونجد توضيح هذه الفكرة فى موضع آخر من كتاب المباحثات يذكر فيه ما نصه: « لا يخلو إما أن يعتبر الشعور أو الإدراك العقلى. وقد عرفت ما يوجبه الإدراك العقلى. وأما الشعور فأنت إنما تشعر بهويتك ، لست إنما تشعر بشيء من قواك حتى تكون هى المشعور بها ، فحينئذ لا تكون شعرت بذاتك ، بل بشيء من ذاتك . وإن شعرت ذاتك لا بذاتك بل بقوة كحس أو تخيل لم يكن المشعور بها هو الشاعر . ومع شعورك بذاتك تشعر أنك إنما تشعر بنفسك ، وأنك الشاعر بنفسك » .

٧ - هذه هى نظرية ابن سينا فى الشعور ، وهى نظرية لم يقدر لها أن يتبناها أحد من تلامذته أو أتباعه ، لأنه لم يظهر بعده من يرفع علم الفلسفة خفاقاً كما رفعه صاحب الشفاء . وهذه النظرية الحاصة بالشعور هى المعتمدة اليوم عند الذين يفسحون لهذا الباب مكاناً فى علم النفس . نقول ذلك لأن اتجاه معظم الأمريكان من أنصار المذهب السلوكي لا يحفلون بالشعور ولا يعولون عليه فى بحث الظواهر النفسية . فهذا مثلا الأستاذ دونالد جونسون بجامعة منيسوتا يقول فى كتابه ما فحواه : إن علم النفس عندما كان لايزال فى شبابه غير بعيد كان هم علمائه منصرفاً إلى البحث فى تحليل الشعور ، ولذلك دربوا أنفسهم على النظر فى أنفسهم والتأمل فى عقولهم لملاحظة ما يجرى فيها و تسجيل هذه الملاحظات ، كما يسجلون تجاربهم الباطنة والصور الذهنية الحاصلة عن المرئيات والمسموعات كما يسجلون تجاربهم الباطنة والصور الذهنية الحاصلة عن المرئيات والمسموعات

وغير ذلك. وكان هذا شأن سائر العلوم فى شبابها ، إلى أن التى جماعة من علماء النفس فى جمعية علماء النفس التجريبية ، واختلف اثنان منهم حول لون شىء أخضر ، أحدهما يقول إنه لا أصفر ولا أزرق ، والآخر يو كد أنه مزيج منهما. و عندئذ أعلن الأستاذ بورنج Boring من جامعة هارفارد أن التعويل على الشعور لا يصلح أساساً لعلم النفس ، وينبغى نبذ طريقة الاستبطان كلية.

ومع ذلك فلا تزال هناك مدارس كثيرة تأخذ بمنهج التأمل الباطني كما تعول على الشعور ، وتقر به ، وتحاول الكشف عن ماهيته . فالشعور مجمع ما يتفرق من الكائن ، ويعمل في اللحظة الحاضرة مستفيداً من التجارب الماضية ، وناظراً إلى المستقبل . فالشعور ذاكرة يستغلها المرء في أعماله المستقبلة . وهذه النظرية هي التي يذهب ابن سينا إليها ، من أن النفس جامعة لإنية الشخص في ماضيه وحاضره ومستقبله ، بل بعد مستقبله في الحياة الآخرة .



بعض أعضاء الوفود في سدة الهندية

# اليوم الثالث

#### ابن سينا في الأدب الشعبي:

# ابن سينا والنبوة فى القصص الشعبى<sup>(۱)</sup> لل*دكنور سهيل أنور*

ورد في كتاب «قصص العلماء » المطبوع في إيران ١٣٠٦ ه حكايات ينسب بعضها إلى ابن سينا . وجاء في إحداها أن بهمنيار تلميذ الشيخ سأله : لماذا لم يدع النبوة وهو العالم الطائر الصيت الملم بجميع العلوم ؟ فلم يجب ابن سينا . وفات ليلة شديدة البرد ، كان الرجلان في همذان ، وصعد المؤذن عند الفجر يدعو إلى الصلاة ، فطلب ابن سينا من تاميذه أن يأتي له بقدح من الماء ، فقال بهمنيار : « أتشرب الماء الآن وما كدت تستيقظ ؟ إن شرب الماء عند اليقظة يضر بالأعصاب والعروق » فقال ابن سينا : « إنى أنا الطبيب الوحيد في هذا الحيل فكيف تمنعني عن شرب الماء ؟ » فأجاب بهمنيار : « إن العرق يسيل على جسمي وإذا خرجت لحقني ضرر » فقال ابن سينا : « سأشرح لك الآن لماذا لم أدع النبوة : فقد توفي الذي منذ ٠٠٤ سنة ولم يزل أثره باقياً في النفوس ، ولا يزال الناس إلى اليوم مع شدة البرد يدعون باسمه إلى الصلاه من فوق المآذن . أما أنا فعلى الرغم من أنى على قيد الحياة ، وأنت أقرب الناس إلى ، لم تأتمر بأمرى وتعطني الماء الذي طلبته منك ، فكيف أدعى النبوة ؟ » .

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

### النفس الإنسانية عند ابن سينا للدكتور ألبير نصرى نادر

يمكننا أن نعتبر ابن سينا طبيب الجسم وفيلسوف النفس ، فإنه عالج موضوع النفس في مولفاته بقدر ما عالج فيها موضوع الجسم . ولقد خصص للنفس أهم الفصول في مولفاته الفلسفية ، كما وأنه خصص لها رسائل كاملة وقصصاً رمزية : إن الفصل الذي عقده للنفس في « الشفاء » وفي مختصره « النجاة » وفي « الإشارات والتنبيهات » والرسائل العديدة التي بحث فيها موضوع النفس وهي تقدر بحوالي ثلاثين رسالة — (١) والقصص الرمزية مثل قصة حي بن يقظان ورسالة الطبر وقصة سلامان وأبسال ، لفيها الدليل الكافي على عظم شأن الموضوع وخطورته ، والأهمية التي أعارها إياه ابن سينا .

ولا غرابة فى ذلك ، لأنه ماذا يعنى المفكر أكثر من أن يفهم ذاته ونفسه ومصيره ؟ ولما أيقن ابن سينا أن الإنسان جسم ونفس ، اهتم بكلا العنصرين حتى يكون منصفاً نحوهما ، فجاء « قانونه » بحثاً وافياً مرضياً عن الجسم ، وجاءت فلسفته من منطق وطبيعيات وإلهيات مرتكزة على محور النفس الإنسانية ؛ في المنطق يو كد على وجود الأوليات وعلى غريزتها في العقل ، ويوضح أنها أساس كل تفكير ؛ كما وأنه يو كد على إيجاد الحد الأوسط بواسطة إشراق من الله . وفي الطبيعيات يتدرج بالكائنات من الجماد ماراً بالأنفس النامية والحاسة ، ومنتهياً بالنفس الناطقة ، أسمى الكائنات وجوداً . وفي الإلهيات يهتم باتصال العقل الفعال بالنفس الناطقة و بمصير هذه النفس و بمشاهدتها لهذا العقل الفعال ، رمها و غايتها .

هكذا تبدو لنا، من بعيد ، فلسفة ابن سينا . وهي مشابهة لفلسفةأفلاطون وأرسطو وأفلوطين ، أئمة فلاسفة النفس الروحانيين ، وبهم تأثر فيلسوفنا ، كما تأثر

<sup>(</sup>١) انظر د مؤلفات ابن سينا ، للأب جورج قنواتي .

بهم أيضاً أستاذه الفارابي . لذلك كان ابن سينا في أول عهده يتردد بين رأى ورأى ؛ ولما لم يستقر على رأى أحدهم بالذات أخذ يوفق بين آراء أرسطو وأستاذه أفلاطون، إلى أن انتهى في آخر عهده إلى اعتناق مذهب أفلاطون قديمه وحديثه . وكذلك استعان بهؤلاء للرد على آراء الماديين من اليونانيين مثل أنبادوقليس وديموقر يطس ، والأطباء مثل جالينوس ، والرد على الماديين من المسلمين الذين اعتبر وا النفس جوهراً فرداً . وهذا ما ذهب إليه بعض الأشاعرة مثل أبى الحسن الأشعرى وأبى بكر الباقلاني .

قبل أن يتحدث عن النفس يعتبر ابن سينا أن المهج القويم يقضى أن يبدأ الباحث بإثبات وجودها . فيقول في بداية رسالته « في القوى النفسية » (ص٨) « إن من رام وصف شيء من الأشياء قبل أن يتقدم فيثبت إنيته ( يعني وجوده ) فهو معدود عند الحكماء ممنزاغ عن محجة الإيضاح. فواجب علينا إذن أن نتجرد أولا لإثبات وجود القوى النفسانية قبل الشروع في تحديد كل واحدة وإيضاح القول فيها » . وتمشياً مع هذا المنهج يقدم ابن سينا البراهين المختلفة على وجود النفس ؛ ويمكن ردها ، كما فعل الدكتور إبراهيم مدكور ( انظر مؤلفه : في الفلسفة الإسلامية ) إلى أربعة براهين رئيسية ، وهي :

أولا: البرهان الطبيعى السيكولوجى، ومؤداه أن هناك آثاراً تبدو علينا ولا يمكن تفسيرها إلا إذا سلمنا بوجود النفس. وأهم هذه الآثار هى الحركة والإدراك؛ إذ لا يمكن تعليل الحركة التلقائية بدون نفس، مثل حركة الطائر الذى يحلق فى الحو بدل أن يسقط إلى مقره فوق سطح الأرض. وهذه الحركة المضادة للطبيعة تستلزم محركاً خاصاً زائداً على عناصر الحسم المتحرك، وهو النفس. والإدراك أمر امتازت به بعض الكائنات على بعض. وإذن لا بد للكائنات المدركة من وي زائدة على غير المدركة (رسالة فى القوى النفسية ص ٢٠ – ٢١).

إن هذا البرهان مستمد من كتابى « النفس » و « الطبيعة » لأرسطو القائل ان الكائن الحى يتميز من غير الحى بميزتين رئيستين هما الحركة والإحساس (De Anima I, 2, 403b 125) – ويلاحظ أن ابن سينا يذكر هذا البرهان بإسهاب في شبابه ، ولكنه بمر به سريعاً في مؤلفات الشيخوخة مثل « الشفاء » و « النجاة » و « الإشارات والتنبهات » ، كأنه شعر بضعف هذا البرهان .

ثانياً: والبرهان الثانى معتمد على فكرة « الأنا » ووحدة الظواهر النفسية . وإليك ما يقوله أبن سينا فى رسالته « فى معرفة النفس الناطقة » (ص٩): « إن الإنسان إذا كان مهمكاً فى أمر من الأمور فإنه يستحضر ذاته حتى أنه يقول إنى فعلت كذا أو فعلت كذا . و فى مثل هذه الحالة يكون غافلا عن جميع أجزاء بدنه ، والمعلوم بالفعل غير ما هو مغفول عنه ؛ فذات الإنسان مغايرة للبدن » .

إن فكرة الشخصية واضحة في هذا البرهان . فالشخصية أو « الأنا » في رأى ابن سينا ، لا ترجع إلى الحسم وظواهره ، وإنما يراد بها النفس وقواها . ويزيد ابن سينا هذه الفكرة إيضاحاً في « الشفاء » و « النجاة » و « الإشارات » إذ يقول : « تتنوع الأحوال النفسية وتختلف . فمثلا نسر ونحزن ، ونحب ونكره ، ونني و نثبت ، ونحلل ونركب ؛ ونحن في كل هذا صادرون عن شخصية واحدة وقوة عظمي توفق بين المختلف ، وتوحد المؤتلف . لو لم تكن هذه القوة لتضاربت الأحوال النفسية واختل نظامها ، وطغي بعضها على بعض ، وما النفس من آثارها الا عثابة الحس المشترك من المحسوسات المختلفة ، كلاهما يلم الشعث ، ويبعث على النظام والترتيب» (الشفاء ج ا ص ٣٦٢ – النجاة ص ٣١٠ – ٣١٣ – الإشارات النظام والترتيب) (الشفاء ج ا ص ٣٦٠ – النجاة ص ٢١٠ ) .

يردد أصحاب المذهب الروحي من علماء النفس هذا البرهان الثانى القائل إن وحدة الظواهر النفسية تستلزم أصلا تصدر عنه ، وأساساً تعتمد عليه . وضعف هذه الوحدة أو انعدامها معناه ضعف الحياة العقلية أو القضاء علمها .

ثالثاً: والبرهان الثانث المعتمد على استمرار الحياة الوجدانية قريب جداً من هذا البرهان الثانى. يقول ابن سينا فى رسالته فى معرفة النفس الناطقة (ص٩) « تأمل أيها العاقل فى أنك اليوم فى نفسك هو الذى كان موجوداً فى جميع عمرك حتى إنك تتذكر كثيراً مما جرى من أحوالك . فأنت إذن ثابت مستمر لا شك فى ذلك . و بدنك وأجزاؤه ليس ثابتاً مستمراً بل هو أبداً فى التحلل والانتقاص . ولهذا لو حبس عن الإنسان الغذاء مدة قليلة نزل وانتقص قريب من ربع و زنه . فتعلم نفسك أن فى مدة عشرين سنة لم يبق شيء من أجزاء بدنك . وأنت تعلم بقاء ذاتك فى هذه المدة ، بل جميع عمرك . فذاتك مغايرة لهذا البدن وأجزائه الظاهرة والباطنة » .

يريد ابن سينا أن يبين أن حاضرنا يحمل فى طياته ماضينا ويعد مستقبلنا . وهذا ما قاله أيضاً وليم جيمس وبرجسن حديثاً ليثبتا أن تيار الفكر فى حركة متصلة مطردة مستمرة ، لاانقسام فيه ولاانفصام ، وذلك بخلاف حركات الحسم .

رابعاً: وأخيراً يأتى ابن سينا بهذا البرهان المشهور ، المعروف ببرهان الرجل الطائر أو المعلق في الفضاء فيقول في « الشفاء » (ج ١ ص ٢٨١): « يجب أن يتوهم الواحد منا كأنه خلق دفعة وخلق كاملا ؛ ولكنه حجب بصره عن مشاهدة الحارجات ، وخلق يهوى في هواء أو خلاء هوياً لا يصدمه فيه قوام الهواء صدماً يحوج إلى أن يحس ، وفرق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تهاس . نم يتأمل أنه هل يثبت وجود ذاته ؛ فلايشك في إثباته لذاته موجوداً ، ولا يثبت مع ذلك طرفاً من أعضائه ولا باطناً من أحشائه ولا قلباً ولا دماغاً ولا شيئاً من الأشياء من خارج ، بل كان يثبت ذاته ولا يثبت لها طولا ولا عرضاً ولاعمقاً ولا شرطاً في ذاته . وأنت تعلم أن المثبت غير الذي لم يثبت ؛ والمقر به غير الذي لم يقر به . فإذن للذات التي أثبت وجودها خاصية لها ؛ على أنها هو بعينه غير عسمه وأعضائه التي لم يثبت » .

إن هذا البرهان شبيه بالبرهان الذي سيقدمه ديكارت ليثبت وجود نفسه . وفي رأى ابن سيناكما في رأى ديكارت يستطيع الإنسان أن يتجرد من كل شيء اللهم إلا من نفسه التي هي عماد شخصبته وأساس ذاته . وإذا كانت الحقائق الكونية كلها تصل إلينا بالواسطة ، فهناك حقيقة واحدة ندركها إدراكاً مباشراً ، ولا نستطيع أن نشك فيها لحظة ، لأن عملها يشهد دائماً بوجودها ، ألا وهي النفس . فالتفكير هو الدليل القاطع على جود النهس . وعندما قال ديكارت : «أنا أفكر فإذن أنا موجود » كان مردداً لرأى ابن سينا ، علم ذلك أو لم يعلمه .

فجل هم ابن سيناكان إثبات حقيقة مغايرة للجسم ومتميزة عنه كل التمييز. ولكى يثبت وجود هذه الحقيقة اعتمد ، كما اعتمد أنصار المذهب الروحى قديماً وحديثاً ، على بعض الظواهر التي لا يمكن تفسيرها تفسيراً مادياً ، ورأى أنها تستلزم قوة كامنة و مبدأ خفياً ، هو النفس .

ومن البراهين المتقدمة على وجود النفس ينتهى ابن سينا إلى أن النفس جوهر قائم بذاته. فهى ليست بعرض لأنها مستقلة عن الحسم. فيقول فى الشفاء (ج ١ ص ٢٨٥): « الحسم محتاج إلى النفس تمام [الاحتياج فى حين أنها لا تحتاج إليه فى شيء. ولا يتعين جسم ولا يتحدد إلا إذا اتصلت به نفس خاصة ؛ بينما النفس هى هى سواء اتصلت بالحسم أم لم تتصل به. ولا يمكن أن يوجد جسم بدون النفس لأنها مصدر حياته وحركته ؛ وعلى العكس تعيش النفس بمعزل عن الحسم. ولا أدل على هذا من أنها متى انفصلت عنه تغير وأصبح شبحاً من الأشباح ، في حين أنها بالانفصال والصعود إلى العالم العلوى تحياة كلها بهجة و سعادة . فالنفس إذن جوهر قائم بذاته لا عرض من أعراض الحسم » . ويؤكد ابن سينا هذه الفكرة فى النجاة (ص ١٨٥) حين يقول : «إذا حدثت مادة بدن يصلح أن يكون آلة النفس و مملكة لها أحدثت العلل المفارقة النفس الحزئية » .

يبدو هذا الرأى قريباً من رأى أفلاطون وأفلوطين في النفس. ولكن هناك قولا آخر لابن سينا في « الشفاء » (ج ١ ص ٢٧٩) يقول فيه: « إن النفس جوهر وصورة في آن واحد: جوهر في حد ذاته ، وصورة من حيث صلها بالحسم » . وهذا ترديد لما قاله الفارابي محاولا التوفيق بين أرسطو وأفلاطون في هذا الموضوع . ولكن يتحدث ابن سينا في « الإشارات » ( القسم الثاني ص ٣٢٤) عن النفس باسم الجوهر ، والجوهر الروحاني القائم بذاته ؛ فيقول : « أصل القوى المدركة والمحركة والحافظة للمزاج شيء آخر ، لك أن تسميه النفس . وهذا هو الجوهر الذي يتصرف في أجزاء بدنك » . والمعروف أن في « الإشارات » يبدو استقلال ابن سينا وشخصيته . فكأن ابن سينا مال أخيراً ونهائياً إلى مذهب أفلاطون في النفس . ولا غرابة في ذلك لأن الذي دفع ابن سينا أن ينظر إلى النفس هذه النظرة هي مسألة معرفة الكليات والمعقولات .

ونبحث الآن مسألة اتصال النفس بالحسم عند ابن سينا:

يقول ابن سينا في « النجاة » ( ص ١٦٣ ) : « إن النفس جوهر واحد ، وله نسبة وقياس إلى جنبتين : جنبة هي تحته وجنبة هي فوقه . وله بحسب كل

جنبة قوة بها تنتظم العلاقة بينه وبين تلك الجنبة ». لذلك هو يعتبر النفس منقسمة إلى قوتين كبيرتين : القوة العاملة (ويسميها أيضاً العقل العملي) وهي القوة التي للنفس بالقياس إلى الجنبة التي دونها وهو البدن وسياسته – والقوة العالمة (ويسميها أيضاً العقل النظري) وهي القوة التي للنفس بالقياس إلى الجنبة التي فوقه لينفعل ويستفيد منه ويقبل عنه .

والقوة العاملة في النفس هي « مبدأ محرك لبدن الإنسان » ( نجاة ص ١٦٣) لذلك « يوجد شبه بينها و بين القوة الحيوانية النزوعية التي محدث فيها هيئات تخص الإنسان تنهيأ بها لسرعة فعل وانفعال ، مثل الحجل والحياء والضحك والبكاء وما أشبه ذلك ، ويوجد شبه بينها و بين القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة ؛ فالنفس تستعمل هذه القوة في استنباط التدابير في الأمور الكائنة والفاسدة واستنباط الصناعات الإنسانية . ثم هناك شبه بين هذه القوة العاملة والقوة العالمة ( العقل النظرى ) حيث تتولد الآراء الذائعة المشهورة مثل : إن الكذب قبيح ، والظلم قبيح ، وما أشبه ذلك من المقدمات البينة الانفصال عن العقاية المحضة في كتب المنطق . وهذه القوة هي التي بجب أن تتسلط على سائر قوى البدن » (النجاة ص ١٦٣) .

فن النفس الإنسانية تتفرع قوتان: الواحدة متجهة نحو الجسم ، والثانية تتخطى الجسم وتتجه نحو المعرفة النظرية البحتة. والقوة الأولى تدبر الجسم وتديره وترشده في عمله. إنها العقل العملى الذي يذكرنا بالعقل العملى عند كنط. وهو أساس الأخلاق بما أنها مبادىء مرشدة للعمل ، ونحكم بمقتضاها على قيمة العمل الخلقية . وابن سينا يبنى الأخلاق على هذا العقل العملى و لا يتعرض لبناء المذاهب الأخلاقية والسياسية من ناحيتها النظرية ، بل يترك ذلك لعلماء الفقه . أما هو فيشعر أنه رجل ملهم في مرتبة من هو فوق جميع القيود الإنسانية . وعنده أن أحكام الشريعة أو الأحكام الوضعية إنما تجب على العامة المسترشدين بالعقل العملى فقط (دى بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ١٨٣).

والقوة الثانية المتفرعةعن النفس الإنسانية متجهة نحو المعرفة النظرية البحتة، أعنى أنها متجهة نحو المبادىء العالية و « من شأن هذه القوة أن تنطبع بالصور الكلية المحردة عن المادة ، فإن كانت محردة بذاتها فذاك ، وإن لم تكن فإنها تصرها محردة بتجريدها إياها حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء » (النجاة ص ١٦٣). وهنا نلمس جوهر روحانية النفس الناطقة عند ابن سينا . ويري ابن سينا أن النفس روحانية لأنها تدرك المعقولات والمعانى الكلية وتشتمل عليها ، فجوهر هذا شأنه لا يمكن أن يكون جسما ولا قائماً بجسم ؛ وذلك لأن النفس هي التي تجرد الكليات عن الكم والأين والوضع وتستخلصها من الحزئيات ، فلا يمكن أن تضعها في حيز جديد . « ولن يصير الكلي كلياً ولا المعقول معقولا بالفعل الإ إذا انتزع من المكان وفهم في ذاته بعيداً عن عوارض المادة » (الشفاء ج ١ ص ٣٤٩ – النجاة ص ١٧٧) ويو كد على هذه النقطة المهمة بقوله « المعقولات بسيطة لا تقبل القسمة بحال ، فكيف تتصورها شاغلة لحيز منقسم ؟ وإذا بطل هذا فالحوهر الذي تحل فيه المعقولات روحاني غير موصوف بصفات بطل هذا فالحوهر الذي تحل فيه المعقولات روحاني غير موصوف بصفات الأجسام . وهو ما نسميه النفس » (النجاة ص ١٧٧ وما بعدها – الشفاء ج ١ الأجسام . وهو ما نسميه النفس » (النجاة ص ١٧٧ وما بعدها – الشفاء ج ١ الشمان . ورسالة في القوى النفسانية ص ٢٧ و و ٢ ) .

• \* \*

من المعقولات التى تدركها النفس ما هو غريزى وما هو مكتسب، لذلك لزم أن تكون النفس جوهراً مستقلا عن الجسم حتى تكون هذه المعرفة الغريزية محكنة . وخصص ابن سينا في « النجاة » فصلا كاملا للأوليات . فيقول : « إن الأوليات هي قضايا ومقدمات تحدت في الإنسان من جهة قوته العقلية من غير سبب يوجب التصديق بها إلا ذواتها ... ومثال ذلك أن الكل أعظم من الجزء ، وهذا غير مستفاد من حس ولا استقراء ولا شيء آخر . نعم قد يمكن أن يفيده الحس تصوراً للكل وللأعظم وللجزء ، وأما التصديق بهذه القضية فهو من جبلته » ( نجاة ص ٦٥ ) ومن خصائص العقل أيضاً الاعتقاد بأن الأشياء هي كما هي ، ويستحيل أن تكون خلاف ماهي عليه . وبكلام أوضح يقول ابن سينا إن مبدأ الذاتية وكل ما يتفرع عنه من مبدأ عدم التناقض والثالث المرفوع وما يصدق على الخس يصدق على النوع ، كلها مبادئ مكتسبة ولي النفس لا بواسطة الملاحظة بل بواسطة إشراق ، لأنه إذا كانت هذه

الأوليات مكتسبة بواسطة ملاحظتنا للأشياء الجزئية فلن تكون عندنا النقة بها ولن نكون متأكدين منها ولن تعود معانى (رسالة فى السعادة ص ١٣). وهذه المعانى صادقة وحقيقية مطلقاً وهى سبب ثقتنا بأفكار أخرى. فنحن نصل إليها بواسطة إشراق أى بواسطة نور إلهى (رسالة فى السعادة ص ١٣). ولما كان العقل يعتمد على هذه المعانى والمبادىء الأولية فى القياس قال ابن سينا: إن العثور على الحد الأوسط يكون بواسطة إشراق. و لا غرابة فى ذلك لأن الأوليات مكتسبة بواسطة هذا الإشراق، أو الإلهام الإلهى الذى يسميه أيضاً حدساً.

بجانب هذه الأوليات الغريزية في كل نفس إنسانية توجد معارف تكتسبها النفس تدريجياً بواسطة القوة النظرية التي من شأنها أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة . وهنا يوضح لنا ابن سينا معنى هذه القوة النظرية والمراحل التي تمر بها ؛ فيقول : إن هذه القوة تدعى قوة مطلقة أو هيولانية ( أو العقل الهيولاني ) من حيث أنها استعداد مطلق لا يكون خرج منه إلى العقل شيء ولا أيضاً حصل ما به نخرج ؛ كقوة الطفل على الكتابة قبل أن يتعلمها ( النجاة ص ١٦٣ ) . فالعقل الهيولاني هو بمثابة الهيولي في انتظار الصور ؛ وكل نفس بشرية هي عقل هيولاني لأنها معدة لا كتساب الصور .

ثم هذه القوة تصبح قوة ممكنة أو ملكة من حيث أن القوة الهيولانية تكون قد حصل فيها من الكمالات المعقولات الأولى التى يتوصل منها وبها إلى المعقولات الثانية ؛ كقوة الصبى الذى ترعرع وعرف القلم والدواة وبسائط الحروف على الكتابة . والمعقولات الأولى التى يتحدث عنها ابن سينا هى المقدمات التى يقع بها التصديق لا باكتساب، و لا بأن يشعر المصدق بها أنه كان بجوز له أن يخلو عن التصديق بها وقتاً ألبتة ؛ مثل اعتقادنا بأن الكل أعظم من الحزء ، وأن الأشياء المساوية لتى ع واحد متساوية . وهى الأوليات التى نعتمد عليها فى المنطق . وبجوز أن تسمى هذه القوة الممكنة أو الملكة عقلا بالفعل بالقياس إلى القوة الهيولانية ، لأن هذه الأخيرة لاتعقل شيئاً بالفعل ، بذي القوة الممكنة تعقل الأوليات .

ثم تصبح هذه القوة قوة كمالية عندما يكون حصل فيها أيضاً الصورة المعقولة الأولية، إلا أنه ليس يطالعها بالفعل ويرجع إليها بالفعل؛ بل كأنها عنده

مخزونة متى شاء طالع تلك الضورة بالفعل فعقلها و عقل أنه يعقلها . وذلك كقوة الكاتب المستكمل للصناعة إذا كان لا يكتب . ويسمى أيضاً ابن سينا هذه القوة الكمالية عقلا بالفعل ، لأنه عقل ، ويعقل متى شاء بلا تكلف واكتساب . ولكن هذا العقل بالفعل يصبح عقلا بالقوة بالنسبة إلى اكتسابه الصور الكلية ، من عقل هو دائماً بالفعل ، وهو العقل الفعال .

وأخيراً عندما تكون الصورة المعقولة حاضرة فى العقل وهو يطالعها و يعقلها بالفعل، و يعقل أنه يعقلها بالفعل، فيكون حينئذ عقلا مستفاداً. ويسمى هذا العقل مستفاداً لأنه يكتسب الصور الكلية من العقل الفعال. وينتهى ابن سينا إلى أنه: « عند العقل المستفاد يتم الحنس الحيواني والنوع الإنساني منه ، وهناك تكون القوة الإنسانية تشهت، بالمبادىء الأولية للوجود كله » ( النجاة ص ١٦٦ ) .

**#** #

إن هذه المراحل الأربع التي يذكرها ابن سينا ليست متشابهة في جميع العقول . لما كان العقل الفعال هو الذي يمنح الصور للعقول البشرية فمن هذه العقول الهيولانية ما فيه استعداد شديد عكنه من أن يتصل بالعقل الفعال دون أن يحتاج إلى كبير شيء ولا إلى تخريج وتعليم ، فكأنه يعرف كل شيء من نفسه . وهذه الدرجة هي أعلى درجات العقول الهيولانية ، ويسميها ابن سينا عقلا قدسياً ، وهو من جنس العقل بالملكة . ويقول إنه رفيع جداً ليس مما يشترك فيه الناس كلهم ؛ فمن الناس من يكون مؤيد النفس بشدة الصفاء وشدة الاتصال بالمبادىء العقلية إلى أن يشتعل حدساً ، أعنى قبولا لإلهام العقل الفعال في كل شيء، فترتسم فيه الصور التي في العقل الفعال من كل شيء إما دفعة وإما قريباً من دفعة ارتساماً في مراتب القوى الإنسانية .

\* \* \*

بالرغم من تكلمه فى العقل النظرى على هذا النحو لا يجهل ابن سينا أن النفس متصلة بالحسم، وأن هناك إدراكات تأتبها عن طريق الحسم، وأن هناك إدراكات تأتبها عن طريق الحسم،

هذه الإدراكات ليست موضوع العقل النظرى البحت : فالحس يأخذ الصورة عن المادة مع لواحق الكم والكيف والأين والوضع ، والخيال بجرد الصورة عن المادة تجريداً تاماً . ولكن هذا ليس تجريداً بحتاً ؛ لأن الصورة لاتزال فى الخيال صورة محسوسة مرتبطة بالكيف والوضع . والوهم يدرك أموراً غير مادية ، مثل الخير والشر ، والموافق والمخالف ، وهى أمور فى أنفسها غير مادية ، وقد يعرض لها أن تكون فى مادة . لذلك كان نزع الوهم (أعنى ما يجرده ) أقرب إلى البساطة من تجريد الحس والحيال

أما العقل فإنه يدرك صورة موجودات ليست بمادية ألبتة ، ولا يعرض لها أن تكون مادية ؛ أو أنه يدرك صور موجودات ليست بمادية ، ولكن قد يعرض لها أن تكون مادية ؛ أو صور موجودات مادية ولكنها مبرأة عن علائق المادة من كل وجه . فيكون موضوع العقل الكليات ، والكليات ليست مادية . فيلزم عن ذلك أن العقل الذي بجرد المعقولات عن الكم المحدود والأين والوضع هو جوهر بسيط لا مادى ؛ إذ يستحيل أن تكون الصور المجردة عن الوضع والكم والأين موجودة كذلك في العالم الحارجي ، خلاف ما يدعيه أصحاب النزعة الوجودية . فيبقي أن هذه الصور لا توجد إلا في العقل ( النجاة ص ١٧٧ ) و يعقلها العقل لا بآلة جسدية ، لأن الجسد لا يدرك إلا الحزئي . ويرى ابن سينا في إدراك العقل للصور الكلية أقوى برهان على بساطة جوهر النفس الإنسانية .

إن هذه الصور الكلية تذكرنا بالمثل الأفلاطونية الحارجة عن نطاق الزمان والمكان لأنها غير مادية . ولكن هناك فرقاً بين أفلاطون وابن سينا : بذيا يقول أفلاطون بوجود حقيقي لهذه المثل في عالم خارج عالم المحسوسات ، يقول ابن سينا إن الصور الكلية لا توجد إلا في العقل المستفاد ( أعنى العقل البشري ) وهي أيضاً موجودة في العقل الفعال الذي عنحها للعقول البشرية .

\* \* \*

كيف يكتسب العقل البشرى هذه الصور الكلية ؟ يجارى هنا ابن سينا أستاذه الفارابى المتأثر بالأفلاطونية الحديثة فيقول: « إن القوة النظرية فى الإنسان تخرج من القوة إلى الفعل بإنارة جوهر هذا شأنه عليه، وذلك لأن الشيء لا نخرج

من القوة إلى الفعل إلابشيء يفيد، الفعل لابذاته. وهذا الفعل الذي يفيده إياه هو صورة معتولاته. فإذن ههنا شيء يفيد النفس ويطبع فيها من جوهر صور المعقولات، فذات هذا الشيء لا محالة عنده صور المعقولات، وهذا الشيء إذن بذاته عقل. ولو كان بالقوة عقلا لامتد الأمر إلى غير نهاية، وهذا محال؛ أو وقف عند شيء هو بجوهره عقل، وكان هو السبب لكل ما هو بالقوة عقل في أن يصير بالفعل عقلا؛ وكان يكفي وحده سبباً لإخراج العقول من القوة إلى الفعل. وهذا الشيء يسمى بالقياس إلى العقول التي بالقوة وتخرج منها إلى الفعل عقلا فعالا ... و نسبة هذا الشيء إلى أنفسنا التي هي بالقوة عقل وإلى المعقولات التي هي بالقوة معقولات نسبة الشمس إلى أبصارنا التي هي بالقوة رائية وإلى الألوان التي هي بالقوة مرئية وإلى الألوان قوة تسيح إلى الأشياء المتخيلة التي هي بالقوة معقولة لتجعلها معقولة بالفعل، وتحيل العقل بالقوة عقلا بالفعل » ( نجاة ص ١٩٢ ) . فهذا العقل الفعال هو واهب العقل بالقوة عقلا بالفعل » ( نجاة ص ١٩٢ ) . فهذا العقل الفعال هو واهب الصور للعقول البشرية .

\* % %

حدوث النفس: و بعد ما أثبت هكذا ابن سينا أن النفس مته بزة تماماً عن الحسم يتساءل هل وجدت النفس قبل البدن ثم حلت فيه كما ادعى قد عا أفلاطون ؟ يرد ابن سينا على هذا السوال بالنبي ، و يثبت بطلان هذا الرأى بقوله إنه لو وجدت الأنفس قبل البدن، فإما أن تكون متكثرة أو تكون ذاتاً واحدة ؛ وكلا الاحمالين باطل لأنه يستحيل أن تكثر الأنفس بالعدد بدون مادة، كما وأنه يستحيل أن تكون النفس واحدة الذات بالعدد، لأنه لو «حصل بدنان حصل في البدنين نفسان ؛ والنفس جوهر بسيط يدرك الكليات البسيطة ». لذلك انتهى ابن سينا إلى القول بأن « النفس تحدث كلما محدث البدن الصالح لاستعالها إياه ؛ و يكون البدن الحادث مملكتها وآلتها » ( النجاة ص ١٨٨ ) . والذي تحدث مادة هذه النفس هي العلل المفارقة؛ وهي لا تحدث النفس الحزئية إلا إذا حدثت مادة بدن يصلح أن يكون آلة لها ومملكة لها . لأنه لو كان يجوز أن تكون النفس الحزئية بدن يصلح أن يكون آلة لها تستكمل و تفعل لكانت معطلة الوجود ، ولا شيء

معطل فى الطبيعة . ولكن إذا حصل الهيو للنسبة والاستعداد للآلة يلزم حينئد أن يحدث من العلل المفارقة شيء وهو النفس . فالنفوس — حسب ابن سينا — موجودة العقل الفعال . وهذا القول يدل على نزعة أفلاطونية مسترة ، ولكنها ستصبح واضحة عند كلامه فى الحلود .

**4** \* \*

خلود النفس: يقول ابن سينا (في النجاة) ص ١٨٥ ما مؤداه: إن النفس لاتموت بموت الحسم، لأن كل شيء يفسد بفساد شيء آخر ينبغي أن يكون متعلقاً به نوعاً من التعلق، والنفس منفصلة في وجودها عن البدن تمام الانفصال لأنها جوهر قائم بذاته. فليس تعلق النفس بالبدن تعلق معلوله بعلة ذاتية.

ثم إن النفس جوهر بسيط؛ والبسائط لا تنعدم متى وجدت، لأن الأشياء القابلة للفساد لا بد أن يكون فها جانبا فعل وقوة ؛ وهذا محال فى البسائط لأن حصول أمرين متنافيين لا يمكن أن يتم إلا فى محلين متغايرين . وقد ثبت أن النفس جوهر بسيط وأنها حياة بفطرتها . فلا يمكن أن يكون فيها استعداد للفناء ولا أن تقبل الفساد بحال (النجاة ص ١٨٧) .

وأخيراً لما كانت النفس الإنسانية من عالم العقول المفارقة والنفس الفلكية ، وهذه باقية خالدة ، فكل ما شابهها خالد خلودها . وهي صادرة عن العقل الفعال واهب الصور ، وهو جوهر عقلي أزنى باق . ويبقى المعلول ببقاء علته ( رسالة في معرفة النفس الناطقة ص ١٣) . والنفس صورة معقولة قائمة بذاتها وتدرك نفسها . وكل ما كان كذلك فلا يقبل الفناء .

إن هذه البراهين التي يقدمها ابن سينا على خلود النفس تعتبر ترديداً لبراهين أفلاطون المذكورة في محاورة فيدون: فقول ابن سينا إن النفس جوهر منفصل عن الجسم، وجوهر بسيط وجوهر يشابه (أو محاكي) العقول المفارقة، القول أفلاطوني صرف. وسبق أن ذكرنا أن ابن سينا اعتنق أخيراً مذهب أفلاطون في النفس بعد ماكان متردداً بن مذهب أرسطو ومذهب أفلاطون.

أما فيما يتعلق ببعث الأجسام فيقول ابن سينا إنه يستحيل على العقل إثبات هذا البعث . ولا مجد حاجة إليه إذ أن النفس يمكنها أن تنعم بدون الحسم بنعيم

روحانى لأن جوهرها روحانى — ولكن الوحى يتكلم عن البعث ، فعلى المؤمن أن يعتقد به لأن الوحى متمم للعقل ( رسالة فى دفع الغم من الموت ص ٥٠)

\* \* \*

نعيم الأنفس البشرية : النعيم في الآخرة يتناسب والدرجة التي بلغتها النفس من الصحة والمعرفة في حياتها على هذه الأرض. والنفس العارفة هي النفس المنصرفة إلى قدس الحبروت مستديماً لشروق نور الحق في سرها. فليست السعادة لذة جسمية بل هي غبطة روحية وسمو معنوي واتصال بالعالم العلوي . هي عشق وشوق مستمران. والنفس البشرية إذا نالت الغبطة العليا فيحياتها الدنياكان أجل أحوالها أن تبقى عاشقة مشتاقة لاتخلص من علاقة الشوق اللهم إلا فى الحياة الأخرى. فسعادة النفس الخبرة العارفة في اتحادها بالعقل الفعال ( وهو ليس اتحاداً تاماً ) . إن غاية السعادة ليست إلا محرد اتصال بنن العبد وربه، يحظى فيه الإنسان بضرب من الإشراق. وهذا الإشراق وذلك النور لا يصدران عن الله مباشرة بل بوساطة العقل الفعال . وأما الاتحاد المزعوم الذي يقضي بأن يندمج الحلق في الحالق فغير مقبول عقلا – وذلك خلافما ذهب إليه الحلاج والحنيد – لأنه يستلزم أن يكون الشيء واحداً ومتعدداً في آن واحد . ذلك لأنا لا نقبل أن نعد العقل الفعال فرداً واحداً في الوقت الذي تقرر فيه أنه محتو على كل النفوس الواصلة ؛ كما لانستطيع أن نسلم بفردية العارف في حبن أنا نعترف باشتماله على حقيقة أخرى خارجة عنه. وتتلو هذه النفوس الني تتصل بالعقل الفعال وتتحد به نفوس بشرية مترددة بين جهتي الربوبية والسفالة على درجاتها ؟ ثم تتلوها النفوس المغموسة في عالم الطبيعة المنحوسة التي لا مفاصل ارقامها المنكوسة ( الإشارات ص ١٩٨ ) .

فالوسيلة الأولى والرئيسية لإدراك السعادة هى الدراسة والبحث والنظر والتأمل، وأما الأعمال البدنية والحركات الحسمية فني المرتبة الثانية، ولا يمكن أن تحل محل التهذيب الفكرى والرقى العقلى بحال . فتصوف ابن سينا تصوف عقلى على نمط تصوف أستاذه الفارابي الذي يذكرنا بمدرسة أفلوطين المعتمد على التأمل والنظر حتى درجة الاكستاسيس أو الحذب Extase .

ويقف ابن سينا موقفاً مخالفاً لموقف المتصوفة الحلوليين فيقول: « قد يقولون إن النفس الناطقة إذا عقلت شيئاً فإنما تعقل ذلك الشيء بأتصالها بالعقل الفعال؛ وهذا حق . قالوا واتصالها بالعقل الفعال هو أن تصبر هي نفس العقل الفعال لأنها تصبر أيضاً العقل المستفاد . والعقل الفعال هو نفسه يتصل بالنفس فيكون العقل المستفاد . وهؤلاء بين أن بجعلوا العقل الفعال متجزئاً قد يتصل منه شيء دون شيء ، أو بجعلوه متصلا بكليته بحيث تصير النفس كاملة واصلة إلى كل معقول — وكلا الفرضين باطل — على أن الإحالة في قولهم إن النفس الناطقة هي العقل المستفاد حيما يتصورونه قائمة » (الإشارات ص ١٧٩ - ١٨٠).

وفى قصة حى بن يقظان الرمزية بين ابن سينا عروج النفس من عالم العناصر مجتازة عالم الطبيعة والنفوس والعقول حتى تبلغ عرش الواحد القديم ؛ فيظهر لها حى وهو العقل الفعال يقودها إلى مختلف الطرق صاعداً معها من واحد إلى آخر . وكلها ترمز إلى صدور العقول بعضها من بعض ، حتى يأتى أمام عرش الأول القديم حيث الحسن حجاب الحسن والنور حجاب النور . ولو هم أحد أن يتأمل الأول حسر طرفه وكاد محتطف بصره لأن شدة حسنه تحجب حسنه ، ونوره يتأمل الأول دون مشاهدة نوره . وحيث السر الأزلى . فالأول فوق الوصف وفوق الإدراك ، كله لحسنه وجه ، ولحوده يد ، لا يعرف بغير ذاته ، فهو فوق التمثيل والوصف فغاية السعادة الإنسانية تقف عند هذا الحد .

# الجديد في منطق ابن سينا للآنسة مواشوره (۱)

تذهب الآنسة جواشون إلى أن هناك تطوراً في حياة ابن سينا العقلية . فهو فيلسوف بطبيعة الحال ، ولكنه عالم أيضاً له شغف بالدراسات التجريبية وحرص على استخدام المنهج العلمي في بحوثه . واستناداً إلى مقدمة الشفاء ومقدمة منطق المشرقيين ،وإلى تحليل مذهبه في القياس ، تقسم حياته إلى ثلاث فترات : الفترة الأولى فترة الشباب ، تنتهى بفهمه لآلهيات أرسطُو في ضوء ماكتبه الفارابي . وفي هذه الفترة حصل حميع العلوم المعروفة في زمانه ثم انكب على دراسة الطب ومعالحة المرضى. وما إن بلغ العشرين حتى بدأت مرحلة النظريات الكبرى، ومحاولة توضيح العالم توضيحاً شاملا، وظهر تأثره بأفلاطون وأرسطو معاً . وهو في هذه الفترة يقبل المنطق الأرسطي قبو لا تاماً ، وإن كان قد أخذ يحس تدريجياً بأنه لايزال ناقصاً ، لاينطبق كل الانطباق على الحقائق بأحمها . ويلاحظ أنه قد تعجل في قبول هذا المنطق الأرسطي على علاته ، ويرى واجباً عليه أن بمحصه في ضوء الخبرة العلمية التي اكتسها ، بعد أن وصل إلى النضج النكرى ، فأراد أن يعبر عن استكمال مذهبه ومنهجه في البحث بصياغة منطق جديد هو منطق المشرقيين. وقد نجد بعض آثار هذا المنطق في الإشارات ؛ وأهم ممزاته إحلال الحس المستمد من البحث العلمي والتجربة محل القياس النظري.

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

#### أثر ابن سينا فى القارة الآفريقية تحية من جنوب أفريقيا فى العيد الآلنى لابن سينا للأسناذ فاله رابت لاو<sup>(١)</sup>

ليست جنوب افريقيا غريبة عن فارس موطن الشيخ الرئيس ، فقد هاجر الها أحد أبناء سلاطين شيراز ، واستقر في ممباسا سبع عشرة سنة قبل مولد ابن سينا .

استفاد ابن سينا من حضارة السابقين ، وأضاف إليها من عبقريته ، حتى أصبح إماماً فى الفلسفة والطب . وظل القانون الذى ترجم إلى اللاتينية يدرس فى جامعات أورباخمسة قرون . وحملة القول يعد ابن سينا ملكاً للإنسانية بأسرها .

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

## مساهمة لبنان فی در اسة ابن سینا للأسناذ فؤاد أفرام البسنانی

من فضل هذه المواسم التذكارية أن تجتمع الأمم والشعوب ، وتتلاقى المناطق والقارات ، وتشترك الملل والنحل ، وتتساند اللغات واللهجات فى تكريم من أصبح رأس التراث الإنسانى علماً وفناً وثقافة . فينافس المحتفلون – عرقاً ولغة وثقافة ومولداً وموطناً ومثوى أخيراً – هذا التنافس الحير فى استلحاق شخصية عالمية لا تزال على فاعليتها عبر الزمان والمكان . حتى إذا اطمأنت القلوب إلى أداء الواجب ، و فرغت النزعات البشرية من تقسيم الموتى على مذاهب الأحياء ، أخذت كل أمة تدل بشيء من الاعتزاز والغبطة بماقامت به فى تكريم الشيخ الرئيس .

وعلى هذا سمعنا الأستاذ ماسينيون يفصل ما أدركه الاستشراق الفرنسى من آراء ونظريات جديدة فى الفكرة السينائية فلسفة ونصوصاً . وعلى هذا شهدنا عرض الأستاذ غرسيا غوميس لأعمال الاستشراق الأسبانى فى تفهم فلسفة ابنسينا. وعلى هذا فليتح لنا أن نشير بكلمة مختصرة ، إلى مساهمة لبنان فى دراسة المحتفى بذكراه

فى الفترة التى لم تعرف فيها الطباعة من آثار ابن سينا إلا « النجاة » ملحقاً بالقانون فى رومة منذ القرن السادس عشر ، وإلا « الحزء المنطقى » مطبوعاً فى بون بعناية سمولدرس سنة ١٨٢٦ ، وقبل أن تطبع طهران قسها من الشفاء ، بأربع سنوات ، وقبل أن يباشر مهرن طبعاته المعروفة فى ليدن بنمانى سنوات ، قام البستانى أحمد فارس الشدياق سنة ١٢٩٨ ه ، فنشر فى مطبعته بالآستانة الشهيرة بمطبعة الحوائب ، مجموعة من تسعرسائل . وفى أواخر القرن التاسع عشر أخرج خليل سركيس فى مطبعته الأدبية ببيروت ، الرسالة فى قوة النفس . ثم

عمل ادوارد بن كرنيليوس فنديك على طبع رسالة تحث فى القوى النفسانية فى مطبعة المعارف ببروت سنة ١٣٢٥ ه .

وكان الأب لويس معلوف اليسوعي قد أعد كتاب سياسته فنشره في مجلة المشرق ، ثم على حدة ، طبعة ثانية سنة ١٩١١ . وقد نشر «المشرق» كذلك «رسالة في معرفة النفس الناطقة وأحوالها » وقف على طبعها الدكتور محمد ثابت الفندى ، سنة ١٩٣٤ . ويطول بنا الكلام إذا عرفنا لجميع الأبحاث والدروس والتعليقات التي ظهرت في مجلة «المشرق» خاصة وفي سائر المجلات اللبنانية في الموضوعات السينائية .

على أننا نشير ، مادمنا فى ذكر المطبوعات اللبنانية ، إلى أن المرحوم الأب موريس بويج اليسوعى كان قد باشر فى مجموعته الشهيرة «مكتبة الاسكوليين العربية » طبع «كتاب النفس » للشيخ الرئيس ، حافلا بما يعهد فى طبعاته من ضبط وتدقيق لا مزيد عليهما ؛ ثم عاجلته المنون قبل أن يشهد تحقيق عمله . والكتاب ظاهر قريباً بإذن الله .

ويقيض للمطران نعمة الله كرم أن ينفق السنوات الطويلة في درس فلسفة ابن سينا ، ويكون من همه تتبع آثار هذه الفلسفة في فلسفة القرون الوسطى تمهيداً لدرس تفاعل الشرق والغرب على الثقافة الفكرية . فينقل الردود على الحوارج للقديس توما الأكويي من اللاتينية إلى العربية ، وينقل من العربية إلى اللاتينية كتاب « النجاة » ، ويطبعه في رومة سنة ١٩٢٦ ، طبعة أصبحت نادرة جداً . وإنى لأتشرف باسم الوفد اللبناني برفع نسخة منها إلى إدارة هذا المهرجان . وبوضع عدد من النسخ تحت تصرف من يشاء من الأعضاء الكرام .

وتتألف في بيروت في أواخر سنة ١٩٤٨ ، باتفاق بين الحكومة اللبنانية ومنظمة الأونسكو « اللجنة الدولية لنقل الروائع الإنسانية » من العربية وإليها . فيكون من أعمالها الأولى أن ساهمت في نشر ترجمة الآنسة غواشون لكتاب « الإشارات والتنبيهات » في هذه الطبعة التي أتشرف بإهداء نسخة منها كذلك باسم اللجنة الدولية . ويسرني أن أهدى إليكم أيضاً نسخة من ترجمة « أيها الولد» للغزالى إلى الفرنسية بقلم الدكتور توفيق الصباغ ، وإلى الانكليزية بقلم الدكتور

شيرر ، وإلى الاسبانية بقلم الأب لاتور اليسوعى . وهذا الكتاب هو آخر ما أخرجته اللجنة المذكورة . وأشير فى هذه المناسبة وعلى هامش البحث ، إلى أن اللجنة دفعت للطبع «مقالة الطريقة » لديكارت منقولة بقلم الدكتور حميل صليبا ، وكتاب « السياسة » لأرسطو منقولا مباشرة عن الأصل اليوناني بعناية الآباء البولسين .

ولا يخبى أن لبنان كان أول من عين فى برنامج تعايمه الثانوى دراسة ابن سينا ، فغدا مفروضاً على طلاب البكالورية من سنة ١٩٢٩ ، معرفة الشيخ الرئيس ، واكتناه بعض آرائه ، والاطلاع على خطوط فلسفته العامة . وكان فى ذلك دافع للمولفين إلى نشر الكتب المدرسية والأبحاث المتعددة فى الموضوعات السينائية ، على تفاوت فى القيمة واختلاف فى الاتجاه والأسلوب . إلا أن كل هذا جعل معرفة الفيلسوف من هم ناشئتنا وهو خير إعداد لانتخاب الباحثين الاختصاصيين .

أما في مجال الفن فلابد من الإشارة إلى أبحاث الأستاذ وديع صبرا –كبير علماء الموسيقي في لبنان نظرياً وعملياً – في آراء ابن سينا الموسيقية ، أبحاث قيمة نشرها في مجلة فنيسيا الفرنسية في بعروت سنة ١٩٣٨ .

ومن حقى البحث علينا أن نذكر أن أول من تخيل صورة الشيخ الرئيس من فنانينا المحدثين كان جبران خليل جبران . درس تلك الشخصية الغنية فاستهوته منها خاصة ناحية التصوف ، وقد أدركه عاطفياً أكثر منه عقلياً . فمثل ذاك الرأس المهيب المشع بجلاله المطمئن وقسهاته الناعمة ، ونظره النافذ الهادئ ، ولحيته المسترسلة الشفافة ؛ وعرضه ، مع رؤوس ابن خلدون ، والغزالى ، والمتنبى والمعرى ، وأبى نواس ، وغيرهم فى معرض بروكلين ، فنال الاعجاب كله ، وعدا موضوع استيحاء للكثير من الفنانين .

وقد أدى لبنان واجبه فى هذه الذكرى الألفية بحفلة عائلية ، إذا صح التعبير ، أقامها مساء الأربعاء الفائت ، ١٩ أذار الحارى ، فى بيروت ، درس فيها الشيخ الرئيس فى مناحى تفكيره السياسية والتربوية ، والنفسانية ، والطبية .

هذا ما كان من مساهمة لبنان في دراسة ابن سينا .

# ابن سينا وأثره فى التصوف للأسناذ عباس العزارى

الطب والفلسفة والتصوف مما شغل علماء الشرق والغرب فى تتبع تاريخها ومعرفة تطور آراء أهلمها فى العلاقة بين الماضى والحاضر. كانت ولا تزال من المعضلات. والمرء يقول كلمته ممقدار علمه وما توصل إليه. والأبحاث فى ذلك واسعة لاتنهى عند حد. وتتكون منها ثقافة عظيمة منها نتبين علاقاتنا.

وممن تناول هذه كلها (الشيخ الرئيس ابن سينا). أتعب في حياته العظيمة آراء الكثيرين. وآثاره لا تزال تغذى تلك الثقافة. شغلت الأوساط العلمية في مختلف العصور حتى يومنا. وإذا كان غير مبدع فهو موجه لاسها في الفلسفة والتصوف. والمهم أن تحقيقه لم يكن مجرداً. مخدم نزعة أو عقيدة تلقاها من أسرته ، فناصرها علمياً.

وفى هذه الأيام شغل الشرق والغرب بثقافته ، فنالت اهتماماً عظيما بمناسبة (إحياء ذكراه) . أعادت إلى الخاطر ذكريات قديمة فى الفلسفة اليونانية والأفلاطونية الحديثة وما أحدثتا من أثر فى الأوساط العلمية فتكونت المعتزلة من اليونانية ، والإسماعيلية والتصوف الغالى من الأفلاطونية . والشيخ الرئيس مال إلى الافلاطونية .

وقصدنا (المعرفة التاريخية) لما أحدث من حركة ثقافية وكيف استولى على العقول أو استهواها وسحب الآراء لجانبه فأذعنت وانقادت . وإذا كانت لم تبق اليوم قيمة علمية لطبه ولا لفلسفته وتصوفه بالنظر للتجدد العصرى ، فإن معرفة ما جرى ضرورية في تاريخ تلك الثقافة ، خصوصاً أنه لا تزال آثاره مشهودة في ثقافتنا .

وبذكرى الشيخ الرئيس عادت إلى الأذهان تلك الصلات العلمية ، وأدركنا وسائل الدعوة ، وطرق النضال بين أرباب الفرق . وتاريخ هذا يبين ما جرى من نكسات ، خرجت بها عن البحوث المجردة ومالت إلى التعصب ، فاستخدم العلم للمناصرة . وهذه من أجل ما يستحق البحث ، ويدعو إلى الاشتغال ومنزلة الأستاذ ظهرت فيا قرر ، وما دعا إليه ، وما نقد به فلاسفة اليونان للتقريب من الأفلاطونية .

وكنت قدمت كلمة فى فلسفة الرئيس وأثرها فى مختلف العصور الإسلامية لمهرجان ابن سينا فى إيران . والآن أتناول (تصوفه وما أحدث من أثر) . وهذا لا يقل مكانة عما طرقه من مطالب طبية وفلسفية . فتاريخ هذا التصوف فى عقائده المهمة بحيث صار يتغلب ، وإن كان رأى معارضات كثيرة وشديدة فى حياة الشيخ الرئيس وبعده . ومازالت تقوى المعارضات كما تنشط الدعاية له حتى تغلبت أيام المغول وائتركمان وما بعدها .

وهذا ما دعاه أن يقول في حياته :

کفرچومنی گزاف وآسان نبود محکمتر أز ایمان من ایمان نبود من درهمه دهریك مسلمان نبود

يقول ليس تكفير مثلى بأمر هين أو سهل ، وإنما هو مجازفة . لا إيمان أقوى من اعتقادى ، فأنا الوحيد فى العالم فكيف يقال بكفرى ، إذن لا مسلم على وجه البسيطة . ومهذا بحاول أن يدفع البهمة الملصقة به .

نعم ، شاعت آراؤه ، وأعلن أصحابه ما عندهم ، ولفيت في الأوساط العلمية أخذاً ورداً ، وتوسعاً وبسطاً . نالت عناية كما أصابتها معارضات من أضداده ، فتكونت ثروة علمية . ولم يصف الجو له ولا عليه . ومن كتبه المهمة في الموضوع الشفاء ، والنجاة ملخصه ، والإشارات والتنبيهات من آخرها . واكتسبت رعاية زائدة بالشرح والتعليق .

و فى هذا أحاول بيان ما جرى بنظرة سريعة، وإلا طال الموضوع فى ما أحدثه تصوفه الغالى من ضجة وما أنتج من رد فعل معارض معاكس فى مختلف العصور . و هذا التصوف مشتق من فلسفة . نهج الشيخ الرئيس طريقاً تعليمياً بالغاً الغاية فى الإتقان . ولد عقيدة استمرت إلى أيامنا . واكتسبت وضوحاً وشرحاً . وهى عبن عقيدة (أهل الابطان) إلا أنها لا تشترط الاعتقاد بإمام . كان قد اتخذ لها الاستاذ (الإشارة) فى التبليغ ، فانكشفت بالشرح وزالت التعمية بالتصريح وإن قالوا إن الكناية أبلغ من التصريح ، ففى مثل هذه المواطن الأمر بالعكس .

يوضح هذا أن الشيخ الرئيس لم يحدث فلسفة ولا تصوفاً ، واكنه طبق هذه على العقيدة التي كان قد أخذ بها . وهي تستند إلى عبن المستند . مزج التصوف بها من طريق التدريس بإشارات وتنبيهات . وكانت فلسفة أرسطو أو اليونانية هي الشائعة . وكان يعد من أعاظم رجال تدريسها ، مسيطراً على الموضوع ، فأحدث إشكالات ، وأورد إيرادات لينبه على وجوه ما فيها من خلل بتعليقات . وربما أفرغ اعتراضاته بنقد يحاول به حل المعضلة ، وأن يسحب الطالب إلى الناحية المبتغاة ( الفلسفة الأفلاطونية الحديثة ) .

وهذه الطريقة التعليمية عول عليها (العبيديون) وغيرهم فى تقوية العقائد مقرونة بالإمامة . وفى الوقت نفسه يوصى بالتكتم ، وأن لا تبذل المعرفة لغير أهلها . وهذا شأن الباطنية : يأخذون (العهد) أو المواثيق للكتمان .

ولم يمنع هذا أن يظهر الإمام الغزالى فى كتابه (تهافت الفلاسفة) أن يتصدى للرد عليه وعلى أمثاله ، وكان ذلك فى المائة الحامسة . وجاء من فلاسفتنا (أبو البركات البغدادى) فعين نهجاً فى قبول الرأى الفلسفى فى (معتبره) وأن لا نركن إلى كل قول مهما عظمت منزلة قائله ، أو اشتهرت معرفته . وإنما بجب أن نراعى قوة الدليل دون الاعتبارات الأخرى .

ثم ظهر (الفخر الرازى) مؤيداً رأى أبى البركات، ناقداً ابن سينا فى شرحه على الإشارات، فعده أنصار ابن سينا (جرحاً) لا شرحاً. وفى الإشارات معنى التخوف والريب من بث آرائه بصراحة . وحينئذ تصدى الخواجة الطوسى ، وكان إسماعيلياً ، فناقش الفخر الرازى فى شرحه للإشارات بل رد عليه ، فانتصر لأحيه بتحامل . . .

وفى الوقت نفسه فى أواخر المائة السادسة ظهرت ( الحكمة الإشراقية ) من السهروردى المقتول ، جاهر بها فلتى حتفه . جلبت السخط عليه ، وجاءها من طريق التصوف ، فناله ما ناله . وكان للإشارة رمز أدرك ابن سينا عواقبه مما كشف عن خطل إظهار هذه العقيدة . أراد السهروردى أن يعود بالمسلمين بعد التوحيد إلى عبادة الدادة ممثلة في (وحدة الوجود) ، ومؤدية إلى (عبادة الأشخاص) في الفيض والتجلي أو الظهور . ظن السهروردى أن إعداد الآراء إلى قبول هذا التصوف يؤدى إلى نجاح الجهر به، كما تبين غلط (ابن سبعين) في توجيه اللوم على الشيخ الرئيس من جراء أنه لم يجهر بالغرض، واتخذ الإشارة والطريق الملتوى في رمزه للتقريب من الأفلاطونية ، إلا أننا لا ننسى النهج التعليمي وهو من أساسات الدعوة الباطنية .

لاشك أن ابن سينا لم يلتزم البحث العلمي المحرد ، وإنما كان يناصر عقيدة آبائه . ولو كان منصرفاً إلى البحوث العلمية الحالصة لقام بحدمات جليلة من شأنها أن تعدل في الفلسفتين بتعليق ما يبدو له من حق ، ولكنه ناضل عن عقيدة . فالعصور التالية لا تهمل ميله هذا ولا إشاراته ولم يجاهر خشية الفتنة . وقد رأى ما جرى على الحلاج . وكان من غلاة التصوف .

أيد وجهة نظره فى التكتم ما جرى بعده على السهروردى المقتول ، وعلى عبد السلام الكيلانى ، وابن الفارض ، ومحى الدين بن عربى ... بل إن العصور التالية لم تخل من وقيعة بأمثال هو لاء كفضل الله الحروفى ، ونسيمى البغدادى وأضرابهما .

إن عصر المغول أفسح المجال . ولعل القوة ساعدت على النشر مدة . وما كتاب (أوصاف الأشراف) للخواجة الطوسى ، ولا (قصيدة عامر بن عامر البصرى) ، ولا (الشجرة الإلهية) للشهرزورى و (نزهة الأرواح) له ، و (التمثيل والرموز) له أيضاً ، ولا (شروح الإشارات) ، وشروح النصوص إلا أمثلة واضحة لهذا الإفساح . فقد صارت معتقد الكثيرين ، ومكنت في العراق وإيران والأقطار الإسلامية الأخرى . ودخلت معتقد العوام فظهرت النحل العديدة في التصوف .

ومن هنا ظهر علماونا فتصدوا إلى (حماية العقيدة الإسلامية) بما كتبه (ابن تيمية) و (العلاء البخاري) في فاضحة الملحدين وناصحة الموحدين ،

وعلى الفارىء فى رد المتصوفة الغلاة وعلماء عديدون انبروا للرد على ( فصوص الحكم ) ، وعلى آراء المتصوفة . فى موالفات كثيرة عندى حملة وافرة منها . وجاء ( تأويل أقوال المتصوفة ) داعياً للسخرية من جراء أن ماركنوا إليه كذبته موالفاتهم الصريحة الواضحة .

وكل الردود على المتصوفة بصرت بنواياهم . أعلنوا أنهم يعبدون المادة ، ويعتقدون بقدمها قبل التعينات ، ويعنون بها (وحدة الوجود) ، ويقولون للخلق (فيضاً) . والإسماعيلية يسمونه (تأييساً) . وعندهم (عبادة الأشخاص) واجبة فى التجلى والظهور . وهذا هو (الحلول) والاتحاد . وقالوا بالتناسخ وبرفع التكاليف ، وإنكار اليوم الآخر ، وصرفوه إلى ظهور القائم عندهم ، تجلى فيه الإله بل هو الإله . وعندى مجموعة من هذه الردود .

قال ابن دحيه في النبراس:

«كانت لهم (للعبيديين) أيام مأثورة ، ومواقف منظومة ومنثورة . غير أنهم تمذهبوا بـ (مذهب الباطن) العاطل ، وتحلوا من اعتقاد التعطيل (نهى الصفات ) بالاعتقاد العاطل ، وقالوا به (تناسخ الأجساد) ، والحلول والاتحاد وأتوا من شنيع الأقوال القادحة في (المعاد) ، بصر يحالإلحاد ، واحتقبوا بالكفر معنى واسماً ، وتنوعوا في مظالم العباد ، وقد خاب من حمل ظلماً » اه (١) .

وهذا النص مؤيد بكتبهم مثل (سمط الحقائق). وإذا كان هذا في الإسماعيلية فهو منطبق على ما عند غلاة التصوف عيناً. وكتبهم منتشرة بين ظهرانينا ، ولم نجد أكثر منها انتشاراً. ومن الصواب أن تنشر لتعرف هذه العقائد وتوضع موضع التمحيص.

صار يتجدد البحث فيها كثيراً . وليس من الصواب أن نقول بأن الشيخ الرئيس مال إليها عن معرفة علمية ، وإنما كانت له عقيدة موروثة ، فاستخدم لها العلم ، وكثير ون لايزالون على هذه . ومن الصوابأن نعرف آراء هو لاء وندرك استخدام البحث العلمي لتأييد العقيدة . وإننا في تاريخها نحكي ما قالوا ونظهر ما بينوا . والعقيدة بجب أن تنشر ليفسح الحجال في النظر أو الرد . وما أخل بالوضع

<sup>(</sup>١) النبراس في خلفاء بني العباس ص ١٦١ .

إلا التكتم والحوف ، فذاعت فى الحفاء . ولو كان أفسح المجال – كما فى هذه الآيام – لبلغ التحقيق غايته ، إلا أن الحرص المتقابل ولد وقائع قاسية .

لم بهدأ هولاء عند الضرب على أيدى بعض رجال التصوف بقتل السهروردى . وإنما ظهر (ابن عربى) فى فصوصه ، وفى فتوحانه وغيرهما . وكذا جاء القنوى والتلمسانى والكاشى كما قام الشهرزورى ، فأيدوا عقائد المتصوفة . وبعدهم صار عبد الكريم الحيلى داعية القوم . وبعد ذلك جاء آخرون أمثال ابن غانم المقدسى ، وعبد الغنى النابلسى . . .

رأى علماؤنا هذه العقائد ، وأدركوا وضعها ، وأنها لاتمت إلى الإسلام بصلة ، فانبروا للنضال وقارعوا الحجة بالحجة . وكل هذا لم يؤد إلى نتيجة . حمد أولئك على ما عندهم بحيث لم يسمعوا دليلا ، فلم يمكن التفاهم . وآخر من تصدى للرد على المتصوفة (الشيخ على السويدى) ، ثم (الأستاذ أبو الثناء الألوسى) . كان قد جرف الناس التيار في شدة النقد وقوة الإصرار لا في العراق وحده بل في الممالك الإسلامية . فانبرى (كاتب جلبي) نوعاً في كتابه (ميزان الحق في اتباع ما هو الأحق) . وحكى التيارات المتعاكسة وأراد تخفيف شدة الوطأة . (وكل بالذي عنده راض) إلا أن الأستاذ الألوسي كانت خملاته أقوى . أورد ما عندهم ، وعلق بتعليقات خفيفة تارة ، وثقيلة أخرى ، ونبه على أوراء ، وأبدى المعارضات . ورأت الدولة العمانية اتحاذ الشدة مع هؤلاء أحياناً ، ومراعاة الموازنة أحياناً أخرى حذر الانشقاق الكبير . وهي مشغولة بحروب دائماً ومن مصلحها تهدئة الحالة . ولما شعرت بخطر الينكيورية وشاهدت العلاقة قضت على البكتاشية ، ثم عادت فتساهلت . وكان الإلغاء التام على يد المغفور قضت على البكتاشية ، ثم عادت فتساهلت . وكان الإلغاء التام على يد المغفور قضت على البكتاشية ، ثم عادت فتساهلت . وكان الإلغاء التام على يد المغفور

وهو لاء المتصوفة توغلوا في إيران وكادوا يكتسحونها لولا ظهور علماء كثيرين تصدوا للرد عليهم . مضوا في مختلف العصور على هذا . وظهر من المتصوفة الملاصدرا ، والداماد ، ومحسن الفيض وكثيرون كما قام جماعة من العلماء منهم صاحب السلافة ، والمجلسي ، وصاحب خيراتية فانبروا للرد عليهم . وفي كنز الأديب حكى ما قيل فيهم . وما الكشفية ، ولا البابية والبهائية ، إلا مشتقات من هذه العقائد .

ونرى المسلمين قد اتفقوا على التنديد بالمتصوفة وأعلنوا الحرب عليهم . وهى من نوع محاربة الآراء الضارة أو الهدامة فى السياسة . والزهاد ليسوا من نوع الغلاة ، ومثل المتصوفة الإسماعيلية وأضرابهم .

وعلى كل حال حدثت حركة قوية فى العقائد من جراء الفلسفة الأفلاطونية منها (عقائد المتصوفة) و ( الإسماعيلية ) وسائر الباطنية ، كما حصلت عقائد المعتزلة من الفلسفة اليونانية ، فولدت تأثيراً كبيراً فى الانتصار لها أو مقارعتها والرد عليها . استمر النضال ، و لا يزال ، و بطل المعركة (الشيخ الرئيس) ، إلا أنه تبين من تجربة العصور الطويلة أن العقائد الاسلامية إصلاح كبير ، و بقيت حارسة للتوحيد داعية له ، وكان نصيب أولئك الفشل . وصح أن نقول : إنها نموذج الخروج على العقائد الحقة .

تمكن الشيخ الرئيس وأمثاله من بثها والدعوة لها ، فكانت جهودهم هباءاً واشتغالم عبثاً . وقد كونت خطراً فى حينه إلا أنه زال تقريباً ولم تعد إلا ( ذكرياته) فى التاريخ . وأكبر نقص فيه أنه فى جهوده لم يصرف للخدمة العلمية والناس ماشون وراء الإعلان أكثر من السير وراء العقل ، ونحو التقليد أزيد من مراعاة الروية .

وقصيدة ابن أبى الحديد مشهورة ، قيلت قبل أكثر من سبعائة سنة وهي :

تاه الأنام بسكرهم فلذاك صاحى القوم عربد فنجا من الشرك الكث ييف مجرد العزمات مفرد

إلى أن قال:

عيسى المسيح ولا محمد ـو إلى محل القدس يصعد ـك أوحدى الذات سرمد أفلاط قبلك يا مبلل ـس ما بناه لكم وشيد ش رأى السراج وقد توقد ولو اهتدى رشداً لأبعــد

تالله ما مصوسى ولا علموا ولا جبريل وهم عن كنه ذاتك غير أن من أنت يارسطو ومن ومن ابن سينا حين أسما أنتم إلا الفصرا

وهذه القصيدة خسمها شاعرنا الأستاذ عبد الباقى العمرى ، وهي مذكورة في ديوانه . وهو لا يخلو من تأثر بتصوف محيى الدين ظاناً أن لاعلاقة ببن الاثنين ، مع أن كلا من ابن سينا ومحيى الدين من أكابر الإسماعيلية ودعاتهم ... وآيات : (ليس كمثله شيء) ، و (لا تدركه الأبصار) ثما تجعل كل واحد يجيب بسرعة عن هذه العقائد ، كما قال ابن أني الحديد . وهمات أن ترسخ عندنا أو أن تنال رواجاً وقد قضى الإسلام على (عبادة الأشخاص) ، فلا عودة إلها ، ولتذهب غير مأسوف علما .

#### النزعة الإنسانية عند ابن سينا للأسناذ زهدى جار الله

غاية الفلسفة الأولى خدمة الإنسان . وكما أن العلم هدفه تحرير الإنسان من قوى الطبيعة ، وتمكينه من التغلب عليها ، وتكييفها بحيث تصبح ملائمة لحياته ؛ كذلك الفلسفة تستهدف تحرير الفكر الإنسانى ، وتحطيم القيود التى تكبل العقل ، وتحول ببنه وبين تأدية رسالته . حتى حينها يبحث الفلاسفة فى المسائل اللاهوتية الصرفة ، أى فى وحدانية البارى تعانى وعدله وصفاته ، تكون تلك غايتهم . . . إنهم حيننذ يرومون أن يعطوا هذا الإنسان مبدأ أسمى أو مثلا أعلى يتعشقه ، وبحن شوقاً إليه ، وبحاول أن يتشبه به .

والإنسان جدير بمثل هذه انعناية ، مفتقر إليها . أما جدارته بها فلأن العقل إذا رفعت عنه الموانع وخلى سبيله ، استطاع أن ينطلق و يحلق ، وكان فى مقدوره أن يخترق الحجب ، ويبدد السحب ، ويأتي بالعجائب . . ؛ وأما افتقاره إليها فلأن الإنسان معرض للجهل ، وهو شر آفة يتعرض لها . . . الجهل الذى إذا عرش على الدماغ ، وعشش فيه ، ترك الإنسان يتخبط فى الظلام ، وملأ رئسه بالوساوس والأوهام ، فأصبح يخاف من كل شىء ومن لا شىء . . . الجهل الذى إذا تمكن من الإنسان عكس لديه المفاهيم ، وضيع القيم ، وأصابه الحهل الذى إذا تمكن من الإنسان عكس لديه المفاهيم ، وضيع القيم ، وأصابه عرض تحقير الذات ، ذلك الذى يجعله يعمى عن وجوده وكيانه ، ويعجز عن إدراك مواهبه وإمكانياته . . . وهكذا يعوته أن يستعمل عقله ويستغله .

الإنسان عالم قائم بذاته . . . له كيان خاص مستقل ، وفيه قوى دفينة . . . له آماله وآلامه ، وله أفراحه وأتراحه ، وله خيالاته وأحلامه . . . فن الضرورى أن يحل عقد النفوس ، وأن يزال الكبت عن عبقريات الرءوس ، وأن يعطى الناس فرصاً متكافئة لدرك المجد . . . من الضرورى أن يحقق الفرد ذاته ، ويثبت

وجوده ، ويسمع الدهر أنغام نفسه ... من الضرورى أن يسمح للإنسان بأن يتفوق وينال الحَبة ، فيشبع أشرف غريزتين من غرائزه .

ذلك ما محاول أهلُّ الفلسفة ورجال الفكر الحر جميعاً منذ قدىم الزمان أن يفعلوا . بيد أنهم يتفاوتون في تلك الغاية النبيلة من حيث مدى وعيهم لها ، ومقدار تقصدهم إليها ، ومبلغ تعلقهم بها ، فبعضهم يقدمون عليها مباشرة ، وبعضهم تأىي الفَّائدة من أقوالهم وأفعالهم بطريقة غير مباشرة . والذين ينزعون رأساً إليها نختلفون أيضاً . فمنهم من تكون حماسته لها ضعيفة ، ومنهم من تكون حماسته قويّة ، ومنهم من يشتعلون حماسة .

إنى واضع أمامكم الشيخ ابن سينا فى هذا الميزان ، ووازن به نزعته الإنسانية فإن أصبت في تقديرها فذاك ، وإلا فالكرام أمثالكم محلمون .

نظر ابن سينا إلى الإنسان نظرة عالية فيها إكبار له وإجلال ، وفيها إعجاب به واحترام لشأنه . والإنسان في رأيه ليس البدن ، بل ذلك الحوهر الواحد الذي يسكن البدن ، والذي يدعى النفس الناطقة ... فتلك هي الإنسان على التحقيق<sup>(١)</sup>.

النفس الإنسانية عالم قائم بذاته ، يشبه فى تنظيمه وإحكامه الكون بأسره . ولهذا قال ابن سينا مخاطباً الإنسان ، ولافتاً نظره إلى حقيقة أمره هذه :

وتزعم أنك جرم صــــغير وفيك انطوى العالم الأكبر وإذن فالنفس الناطقة تكون عالمـــاً مستقلا محكماً ، هو فى ترتيبه ونظامه صورة صغيرة عن العالم كله . فهي جزء من الكل ، وصورة عن الكل ، وموجود فها الكل . . . وكأنى بابن سينا لم يكتف بمدلول البيت السالف من الشعر ، بل أحب أن يزيد الأمر شرحاً وإيضاحاً ، فقال في النفس أيضاً إنها :

أشرف من ذى العالم المحسوس مبرأ من طينة وسيسوس جوهره البهـــاء والحمال فيه الكمال بل هـــو الكمال مرتب فیه و جود الکل . . ؛ (۲)

<sup>(</sup>۱) الاشارات ج ۲ ص ۳۲۸. (۲) منطق المشرقيين – القصيدة المزدوجة ص ۲ً.

وإذا كانت النفس الإنسانية كذلك ، فالإنسان وإن كان بالنسبة إلى هذا الكون الكبير يبدو صغيراً ، إلا أنه ليس بصغير ، إنما هو بما له من ترتيب وإحكام وكمالات عالم كبير.، وينبغى له أن يكون فاضلا وعاقلا وكبيراً.

لم يكن ابن سينا معجباً بالإنسان فحسب ، بل كان فوق ذلك كله محباً . هذا الحبدفعه إلى العناية بالإنسان . ولما كانت غاية الحياة عنده هي السعادة (١) وكان يرى أن هداية الغير إلى السعادة هي أفضل هداية ، وأن تهيئة السعادة للغير هي أجل هداية (٢) ، فإنه لم يأل جهداً في أن يبن للإنسان طريقها ، ويزين له اتباعها . ذلك بأن من فاز بالسعادة في الدنيا تهيأت له في الآخرة أبضاً واستدامت ، ومن كان حظه ها هنا الشقاوة فهو هنالك كذلك شقي . . . « ومن كان في هذه الدنيا أعمى ، فهو في الآخرة أعمى ، وأضل سبيلا » . . ويقيني أن ما بذله ابن سينا في هذا السبيل من جهد طويل لهو أكبر برهان على غيرته على الإنسانية ومحبته للإنسان .

وللوصول إلى السعادة المنشودة فعل ابن سينا ثلاثة أشياء : فهو أولا انشغل بتنظيم علاقة النفس بالبدن حتى تنال السعادة الآتية من ناحية البدن ، ثم انتقل إلى شرح قيمة العقل وبيان قدرته على تحصيل السعادة العقلية ، وأخيراً حاول أن يحطم القيود التى فرضتها الأجيال على العقل حتى تتم تلك السعادة .

أولا: تنظم علاقة النفس بالبدن

قال ابن سينا إن النفس الإنسانية تشترك مع النفس الحيوانية فى قواها ، وتزيد عنها بأن فيها قوة أخرى أسمى وأقدر هى العقل . والعقل له وجهتان : وجهة تدعى العقل العملى ترنو إلى البدن ، وواجبها تنظيم قواه الحيوانية ؛ ووجهة تدعى العقل النظرى تتطلع إلى عالم العقول ، وواجبها أن تنشبه به وتتلقى المعقولات المعقولات عنه .

فالنفس الإنسانية تسكن البدن ، ولها بمشاركته أحوال يحصل لها بسببها سعادة خاصة فما هي تلك الأحوال ؟ . . وكيف بمكن الحصول على تلك السعادة ؟

<sup>(</sup>١) رسائل ابن سينا - رسالة في السعادة ص ٢.

ر ۲ » » » » » (۲)

أوصى الشيخ باتباع مبدأ الوسط الذهبي فى الأفعال . ولا ريب أن هذا المبدأ ليس من مبتكراته ، فقد سبقه إليه أفلاطون وأرسطو ، وكذلك مسكويه ، فى حديثهم عن الأخلاق . ولكن ابن سينا كان قد آمن بذلك المبدأ ، وهو الشيء المهم ، وتكلم بأسلوب فيه جمال وفيه إتقان .

قال: إن السعادة تحصل باتباع الفضيلة ، والفضيلة هي الحلق القائم على الاعتدال ، أى على التوسط بين الرذيلتين : الإفراط والتفريط ، كالكرم وسط بين التبذير وبين البخل ، والشجاعة وسط بين التهور وبين الجين<sup>(١)</sup>.

وإذا كانت السعادة لا تتوفر إلا بالفضيلة ، وكانت الفضيلة هي الخلق المتوسط بين الضدين ، فكيف بمكن أن نتبع الوسط الذهبي ونلزمه . .؟ قال الشيخ : لينظر كل منا إلى نفسه . . . فإن وجدها قد مالت إلى جهة النقصان جذبها إلى الطرف الذي فيه الزيادة ، وبالعكس ، حتى يوقفها على الوسط . وذلك يكون بأن نعود النفس على الأفعال الكائنة عن ضد ما صادفناها عليه ، ونكرر ذلك مراراً حتى تستقر على الوسط أو تقاربه (٢) .

وبعبارة أخرى إن سعادة النفس من جهة العلاقة بينها وبين البدن هي أن تصبح للبدن هيئة الاستعلاء على تصبح للبدن . فإنه إن حصلت للنفس هذه الهيئة الاستعلائية ، أمكن إصلاح الحزء العملى منها ، وأمكن لها أن تحصل على ملكة التوسط بين الخلقين المتناقضين (٣).

وإذا علم ابن سينا أن اتباع الوسط الذهبي فى الأفعال يتطلب أن يكون البدن سليما ، فقد اهتم كثيراً بمعالحة الأبدان العليلة حتى تصح وتصبح مأوى صالحاً للنفوس السليمة . وقد كان هذا هو الدافع له إلى دراسة الطب ، والاشتغال بمداواة الناس . فهو كما ترون دافع إنسانى محض . وليس أدل على ذلك من أنه لم يتخذ قط من الطب وسيلة للكسب(٤).

<sup>(</sup>١) رسائل في الحكمة ص ١٠١.

<sup>(</sup>٢) رسائل في الحكمة ص ١٠٢ - ٣٠١٠

<sup>(</sup>٣) رسائل في الحكمة ص ١٠٤ - ١٠٤

<sup>(</sup>٤) وفيات الأعيان ج ه ص ١٠.

ومن المحزن أن هذا الطبيب الذي كان في حياته رحمة للمريض ، وبعد مماته ، قد أخطأ في تطبيب نفسه فأجهز عليها . . (١) ومن العجيب أن ذلك الحكيم الذي آمن بمبدأ الوسط ؛ ودعا الناس إليه ، لم يعرف في حياته الخاصة الاعتدال أبداً . . . نصحهم أن يعتدلوا في الشهوة (٢) وأمعن هو في استفراغ قواه الشهوانية حتى قصر أجله (٦) . . . وحضهم على ترك الحمر وعدم تعاطيها إلا تشافياً أو تداوياً (١) ، وأمن هو على شربها ، وأطنب في مدحها (٥) . . . لكن من يدري لعله فعل ذلك على سبيل التشفي والتداوى . . ؛ ويظهر أنه كان يشعر بهذا التناقض بين أفعاله وبين أقواله ، ويتألم . . . فقد أثر عنه أنه قال : مالى أرى حكم الأفعال ساقطة وأسمع الدهر قولا كله حكم (٢) نياً : بيان قيمة العقل وعمله ثانياً : بيان قيمة العقل وعمله

حينها يتحدث ابن سينا عن العقل الإنسانى ، يقصد ذلك الجزء من النفس الناطقة الذى يعرف بالعقل النظرى ، والذى فى أعلى مراتبه وأكملها يدعى العقل المستفاد (٧). هذا العقل المستفاد هو الذى من واجبه أن يتطلع إلى عالم العقول الفائضة ، ويتشبه به ، ويتلتى الصور العقلية عن العقل الأول الفعال .

السعادة الحقيقية المطلوبة لذاتها هي السعادة العقلية الدائمة ، أي الناتجة عن اتصال العقل المستفاد بالعقل الفعال ، وليست السعادة الآتية من ناحية البدن ناقصة وزائلة (٨) . غير أن هذه السعادة الأخرى لازمة لتحقيق السعادة الأولى . لأنه إذا انتظم على العقل العملى ، وصدرت الأفعال بسبب ذلك على

<sup>(</sup>۱) البيهقى ص ۹۸ - ۹۹، وابن القفطى ص ه ۶۲ - ۲۶،وطبقات الأطباء ج ۲ ص ۸ - ۹ ۰

<sup>(</sup>۲) الوفيات ج ه ص ۲٦.

<sup>(</sup>۳) البيهقي ص ه ه ، وابن القفطي ص ه ٢٥ ، وطبقات الأطباء ج ٢

<sup>(</sup>٤) طبقات الأطباء ج ٢ ص ١٠.

<sup>(</sup>ه) طبقات الأطباء ج م ص ١٠٠

<sup>(</sup>٦) طبقات الأطباء ج ٢ ص ١١.

<sup>(</sup>٧) الاشارات ج بم ص ٣٦٩ ـ ه ٣٨ ، والنجاة ص ٢٧٩ ـ ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٨) رسالة في السعادة ص ٢ - ٤ .

سبيل الاعتدال ، أصبحت النفس صافية شفافة ، وصار فى مقدور العقل المستفاد أن يتفرغ لعمله الخاص دون أن يكون هناك ما يشغله من جهة البدن أو يزعجه (١) .

والعقل النظرى في رأى ابن سينا قادر على الاتصال بالعقل الفعال . . . قادر أيضاً على اجتلاء المعقولات وتفهمها . وهو حين يفعل ذلك تصبح النفس الإنسانية عاقلة وفاضلة ، فتفوز بالسعادة التي هي كمال لها . لكن العقول الإنسانية يختلف بعضها عن بعض في مدى استعدادها لقبول المعقولات تبعاً لاختلاف النفوس في درجة صفائها . فني بعض النفوس — حين يكون الصفاء شديداً — يأتي الاستعداد قوياً وفطرياً فيتم الاتصال بسرعة وبدون تأمل ، بل يقفز العقل إلى المعلومات قفزة سريعة ، وهذا هو الحدس . وفي البعض الآخر — حين يكون الصفاء قليلا — يقتضي التدريب والتعليم ، ويلزم التروى والتأمل ، حتى تحصل للعقل ملكة الاتصال ، ويتوصل إلى ضرب من الحدس (٢) والتأمل ، حتى تحصل للعقل ملكة الاتصال ، ويتوصل إلى ضرب من الحدس (٢) ولهذا اهتم ابن سينا بنشر العلم ، وصرف جانباً من جهده في التدريس . والما كان لا يستطيع أن يفعل ذلك في النهار لانهماكه في الشئون العامة ، فقد اضطر إلى أن يجمع الطلاب في بيته في الليل ، ويقوم على تعليمهم وإرشادهم (٣) . إلى أن يجمع الطلاب في بيته في الليل ، ويقوم على تعليمهم وإرشادهم (٣) . شغل نفسه بذلك احتساباً ، وكان حافزه إليه — كما في الطب — إنسانياً محضاً .

كل هذا يدل على أن ابن سينا أحد الفلاسفة العقلين الذين يقدسون العقل الإنسانى و محترمونه ويو منون بقدرته على الاتصال بعالم العقول العالية وتلقى المبادئ الكلية . . . حتى لقد وصل إلى حد القول – كما رأينا – بأن العقل بالحدس قادر على الوصول وحده إلى الكمال دون أى نقل أو تقليد ، ودون أى تعليم أو إرشاد ديني أو فلسفى ؛ وحتى أنه جعل العقل حكماً فى كل شيء – بما فى ذلك مسائل الدين – واعتبر حكم العقل مبرماً ، فظل ما لايتوصل العقل إلى إثبات وجوده أو وجوبه بالدليل فإنما يكون معه جوازه فقط (٤) .

<sup>(</sup>١) الاشارات ج ٢ ص ٣٨٧ - ٣٩٧ .

<sup>(</sup>٢) الاشارات ج ٢ ص ٣٦٩ ـ ٥٧٥ ، والنجاة ص ٢٧٢ ـ ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٣) البيهقي ص ٣٦، وابن القفطي ص ٤٢، وطبقات الأطباء ج ٢ ص ٦.

<sup>(</sup>٤) رسائل في الحكمة ص ٥٧.

هذا الإيمان القوى بقدرة العقل دفعه إلى العمل على التوفيق بين الدين وبين الفلسفة ، وإلى تفسير الدين وكل ما جاء به الدين تفسيراً عقلياً . فقد جعل العلم الإلهى من العلوم العقلية (۱) ، يعنى أنه جعل العلم بوجود الله تعالى وبوحدانيته وصفاته يتم بالعقل ولو م يرد به الشرع . كذلك جعل إثبات النبوة وما يتعلق بها كالوحى والمعجزات من العلوم العقلية . فقال إن النبوة صحت بالعقل (۲) ، ووجبت بالدليل ، وإنها متممة بالعقل (۳) ، ووضع فى ذلك رسالة بن الأولى « رسالة إثبات النبوات » (٤) والثانية « رسالة الفعل والانفعال » (٥) أما تفسيره للقرآن والحديث فقد عنى بصفة خاصة بتفسير الأخبار التى قد تبدو فى نظر العقل لأول وهلة غريبة ، مثل القول بأن للنار سبعة أبواب وللجنة ثمانية (٢) ، ومثل الآية الكريمة : « ومحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية » (٧) عقلياً (٨) ، فجاء تفسيره لما فرضياً ، وكان لا نخلو من التعنت .

وقد ينبغى أن أضرب لكم مثلا على محاولته التوفيق بين النقل وبين العقل لنقف على نهج الشيخ فى التفكير وطريقته فى التوفيق . تعلمون أن الفلاسفة الإغريق القدامى كانوا يقولون بأزلية العالم ، وأن الدين يقول بأن العالم مخلوق ، وقد خلقه الله تعالى وأوجده من العدم . أمام هذين القولين المتناقضين لم يقف ابن سينا حائراً مكتوف اليدين ، بل أقدم على التوفيق بينهما ، ووضع لهما حلا وسطاً رآه معقولا، فقال : إن كل حادثقد سبق وجوده زمان وإمكان الوجود ، والزمان لايتصور بدون حركة ، والحركة عرض ، وكذلك إمكان الوجود عرض ، ومعلوم أن العرض لا يكون إلا فى موضوع أو مادة . فكيف يتفق ذلك مع

<sup>(</sup>١) رسائل في الحكمة ص ٧٩- ٩٠.

<sup>(</sup>٢) رسائل في الحكمة ص ٧٨٠.

<sup>(</sup>٣) رسائل في الحكمة ص ٧٩.

<sup>(</sup>ه) هذه الرسالة ترد في رسائل الشيخ ابن سينا ص ٢ - ١٠.

<sup>(</sup>٦) رسائل في الحكمة ص . ٩ .

<sup>(</sup>v) رسائل في الحكمة ص ٨٠ - ٨٨٠

<sup>(</sup>۸) رسائل فی الحکمة ص ۹۲ - ۹۷ .

العدم السابق لوجود الشيء الحادث ، والعدم لا يكون فيه عرض ولا موضوع ولا مادة . . ؟ ؛

بهذا نفى ابن سينا العدم والسبق الزمانى . وقال إن تقدم الشيء على الشيء أو تأخره عنه ليس من الضرورى أن يكونا زمنيين بل ذاتيين . فالله تعالى متقدم على العالم تقدماً ذاتياً هو، تقدم عليية ، والعالم متأخر عن الله تأخراً ذاتياً هو تأخر معلوليه . وهذان هما التقدم والتأخر الحقيقيان . فالمتأخر بالمعلولية بجب أن يكون مع المتقدم بالعلية فى الزمن ، مثل قولنا : « حركت يدى فتحرك المفتاح » فالحركتان فى هذه الحالة حصلتا معاً فى الزمان ، ومع ذلك فلا يصح مطلقاً أن تتقدم الثانية منهما على الأولى(١) .

و هكذا يكون ابن سينا قد حاول التوفيق بين الدين وبين الفلسفة فى هذه القضية . فمن جهة قال إن العالم قديم فأرضى الفلسفة ، ومن جهة أخرى قال إن العالم متأخر عن الله تعالى تأخراً ذاتياً ، معلول له ، فأرضى الدين .

ثالثاً: تحطيم القيود عن العقل

إذا كان العقل كما بان لنا يتمتع بقوى توهله لإدراك الحقائق الكلية ، والتوصل إلى عالم العقول المشرق ، والتلذذ على ضوئه بالسعادة ، فمن الواجب أن ترفع عن العقل جميع الموانع حتى يستطيع أن يودى عمله على أحسن وجه ، ويحقق كماله على أهون سبيل . لهذا السبب اهتم ابن سينا بتحطيم القيود عن العقل الإنساني ، حتى ينصرف إلى تأدية رسالته حراً طليقاً . كثيرة هي القيود التي انبرى الشيخ لتحطيمها ، لكنني سأقتصر على ذكر ثلاثة منها :

١ – جعل التكليف عقلياً :

نفى أبن سينا الغاية عن أفعال البارى ، لأن العالى لا غرض له فى السافل مطلقاً ، بل بالعكس ربما كان للسافل غرض بالقياس إلى من هو أعلى منه ، لأنه بذلك يستفيد كمالاً . والله تعالى لا غاية له فى الوجود ، بل هو الغاية لكل موجود (٢) .

<sup>(</sup>۱) الاشارات ج س ص ۹۷ - ۱۱۰۰

<sup>(</sup>٢) الاشارات ج ٣ ص ١٤٧ - ١٥٠٠

فكأن الشيخ أراد أن يقلب مفهوم التكليف ، ويعتبره واجباً عقلياً لا أمراً إلحياً . لانه إذا ثبت نفى الغاية عن أفعال البارى ، فلا يمكن أن يكون قد خلق الناس ليعرفوه ويعبدوه ، ولا يمكن أن يكون قد كلفهم بمعرفته وعبادته ، بل الإنسان بالعقل يكلف نفسه معرفة الحالق ، ويحملها على التقرب إليه ، والتشبه به .

وهكذا يكون ابن سينا قد رفع من قدر الإنسان وشرفه . فلم يجعله عبداً مأموراً ، وإنما عاشقاً حراً . . . يهيم بالحسن ، ويجرى وراء الكمال .

## ٢ - تعديل فكرة القدر:

لعل أخطر [قيد فرض على العقل الإنسانى الإيمان بالقدر إيماناً مطلقاً على النحو البسيط الدارج ، ألا وهو أن الإنسان لا دخل له فى اختيار أفعاله ، وأن الله تعالى هو فاعلها خيراً كانت أو شراً . ذلك بأن هذه العقيدة من شأنها أن تشل عمل العقل ، وتجحد قدرته ، وتعطل رسالته ، وتجعل الإنسان مجرد دمية معدومة الرأى مسلوبة الحرية ، تحركها من وراء الغيب يد خفية .

وفى المساضى أثارت فكرة القدر خلافاً بين المسلمين كبيراً ، وقسمتهم إلى فئتين متناحرتين : فئة تثبت القدر لله مطلقاً وهي السلفية ، وأخرى تنفي القدر عن الله وتثبت للإنسان حرية مطلقة في اختيار أفعاله وهي جماعة المعتزلة .

وإذا تبين ابن سينا خطر هذه الفكرة ، ورأى ذلك التناحر حولها ، فقد تصدى لحلها ، وأجرى فيها شيئاً من التعديل ، فجاء حله وسطاً بين القولين السالفين المتناقضين . قال إن النظام الكلى العالم مقدور لله تعالى ، وقد أبدعه على شكل ينطوى على الحبر والشر . أما الحزئيات – أى أفعال الناس – فهى منسوبة إلى فاعليها ، لازمة لهم ، ولا علاقة لها بأفعال البارى. فإنه تعالى لا يفيض عنه سوى الحبر ، والفيض عام من غير نحل ولا تخصيص . فإذا عجز الناس عن تلقى الحبر الفائض ، أو تفاوتوا فى تلقيه ، فذلك راجع إلى نقص فيهم وقصور فى قابلياتهم (١) .

<sup>(</sup>۱) ارجع إلى: الاشارات ج ٣ ص٢٠٩ - ٢١٠ . رسالة في القدر ص ٣٠٠ . الرسالة العرشية ص ١٠٠٠ .

ولعمرى إن ابن سينا أصاب بقوله هذا هدفين اثنين : فهو قد دافع عن العدالة الإلهبة ، وفى ذات الوقت أثبت للإنسان الحرية فى اختيار أفعاله ، وحمله مسئوليتها . وليس ذلك فحسب ، بل إنه رفع من معنويات الإنسان ، وبعث فى نفسه الأمل . . . لأنه إذا كان نظام العالم على النحو الذى ذكره ، فلماذا اليأس . . ؟ لا جرم أن عالمنا ناقص ، ولكن الإنسان بالعلم والإرادة قادر على التخلص من النقص . . . بل إن وجود النقص فى العالم بجعل للحياة طعماً ومعنى . . . إنه يعطى الإنسان هدفاً يكافح لأجله ، فتصبح الحياة جهاداً في سبيل الكمال .

٣ – نفي بعث الأجسام :

أدرك ابن سينا أن أعظم ما يعذب الناس فى هذه الدنيا وينغص حياتهم هو فكرة العذاب المهين المعد للخاطئين يوم الدين . . . تلك الفكرة التى تهلع عند تصورها النفوس ، وتنخلع القلوب .

ولقد عزم ابن سينا على تحرير الإنسان من ذلك الحوف ، وتخليصه من ذلك العذاب . فانشغل طويلا في إثبات خلود النفس وأنها جوهر حى باق لا يموت بموت البدن (۱) . ثم تطرق إلى البعث ، فأنكر بعث الأجساد ، وقال إن المعاد هو عود النفوس الإنسانية إلى عالمها (۲) ، وإن الثواب والعقاب يومئذ ليسا للأجساد بل للنفوس وحدها (۳) . ولا يجوز أن يكون الثواب والعقاب على نحو ما يظن المتكلمون ، لأن تعذيب الحاطىء بوضع الأنكال والأغلال ، وإحراقه مرة بعد أخرى بالنار ، عقاب محال في صفة الله تعالى ، لا يصدر إلا عن أراد التشفى من عدوه (١٠) .

\* \* \*

إلى هذا الحد لم أعدد لكم غير محامد ابن سينا ، ولم أسرد لكم سوى فضائله، لكن لا يذهبن أحدكم إلى أن نزعته الإنسانية كانت نقية لا تشوبها شائبة ،

<sup>(</sup>١) رسالة في السعادة ص ٥ - ١٢، النجاة ص ٣٠٠ - ٩٠٠ .

<sup>(</sup>٢) رسالة في القدر ص ٣.

<sup>(</sup>٣) رسالة في القدرص ٣.

<sup>(</sup>٤) رسالة في القدر ص ٤.

ولا يحسبن أن صفحته البيضاء التي تكشفت لنا كانت ناصعة البياض ، لا خالط بياضها بقع داكنة منتشرة هنا وهناك ونحن لا نكون منصفين للحقيقة التاريخية إذا اقتصرنا على ذكر حسناته ، وغضضا الطرف عن زلاته . وليس في ذلك ما يحط كثيراً من قدره أو يقلل من قيمته . ولو قد كان خلاف ذلك لما كان إنساناً ، بل لكان شيئاً آخر . . . نبياً معصوماً أو ملكاً كريماً . . ؟ ومن ذا الذي يعطى الكمال فيكمل . . ؟ ؛ وسأكتنى بالإشارة إلى ثلاثة أمور : الكان من الحمة الموجهة إليه وإن كان من الصعب إثباتها ، إلا أنه ليس من السهل كذلك ردها .

۲ – هل كان ذلك الحكيم الذي بذل قصارى جهده في خدمة الإنسانية
 ورفع مستواها ، كارهاً لأهل زمانه . . ؟

كان ابن سيناكثير الشكوى من الناس ، لا يرى فيهم غير حساد لفضله . وبلغ به الأمر أن صار يكرههم ويحتقرهم ويتعالى عليهم ، ويشعر أنه فريد بينهم عريب عنهم ، تماماً كما فعل المتنبى من قبل . وهناك أشعار كثيرة منسوبة إليه بهجو فها أهل زمانه ، وكلها تدور حول هذا المعنى .

" - هل كان ابن سينا متحرراً فكرياً إلى الحد الكافى اللائق بمن كان في علمه ومقامه . . ؟ وفي اعتقادى أنه لم يكن كذلك . فقد جبن في حالات كثيرة عن التصريح بمعتقداته الحاصة ، ولحأ في التعبير عنها إلى اللف والدوران ، أو إلى تعقيد الكلام ، أو إلى الإلغاز والرمز والإبهام . . . ! وإنه ليخيل لى أنه كان يشعر بهذا النقص أحياناً . فقد قال مبرراً سكوته عن البوح بما يريد أن يبوح به :

لو شئت كان الذى او بحت به ما الخوف أسكت بل أن تلزم الحشم

\* \* \*

أيها الحفل الكريم . . . إن المرء حين يستعرض مواكب التاريخ ، ويرى ما انتاب الإنسانية من نكبات وانتكاسات أعاقت سيرها نحو غايبها ، وأضاعت الكثير من جهودها ، ليهوله الأمر ، ويكاد يستولى عليه يأس مرير ؛ لولا أنه يلمح من خلال الضباب والظلام أنجماً زاهرة كابن سينا ، تلمع بين حين وآخر ، فتتعلق الإنسانية بها ، وتحاول أن تستأنف السبر على ضوئها .

## الإلهیات بین ابن سینا و ابن رشد للدکتور قمر بوسف موسی

ابن سينا وابن رشد ، كلاهما فيلسوف خالد ، في تاريخ الفكر الإسلامى ولكل منهما مكانه الملحوظ في تاريخ الفكر العالمي ؛ فقد كان أولهما فيلسوف الإسلام في المغرب . وقد شغلت الإسلام في المغرب . وقد شغلت فلسفة كل منهما أوربا ، فترة طويلة من الزمن ، حتى كان لكليهما تلاميذ وشيعة بتعصبون له ، وينصرون آراءه ومذهبه .

وقد أحس كلاهما ، مثلهما مثل سائر الفلاسفة المسلمين ، بالحاجة المساسة للعمل على التوفيق بين ما عرفاه من فلسفة الإغريق ، وبين ما جاء به الإسلام من عقائد دينية قررها ودعمها القرآن نفسه . وكان نتاج التفكير الإسلامى في هذه الناحية – ناحية التوفيق بين الدين الإسلامي والفلسفة – هو بحق معقد الطرافة ، أو الأصالة في الفلسفة الإسلامية .

وقد كان من الطبيعى أن نجد نزعة التوفيق هذه ، لدى فلاسفة المسلمين جميعاً ، فى المشرق والمغرب ، مسوقين إلى ذلك بعوامل متعددة ، كما فعل الكثير من أسلافهم المهود والمسيحيين . ومن هذه العوامل :

(١) بعد شقة الحلاف بين الإسلام القائم على الوحى ، دون إهمال للعقل ، وبين فلسفة أرسطو القائمة على العقل وحده(١) .

(ب) مهاجمة كثير من رجال الدين لكل بحث عقلى ، لا يتقيد فى نتائجه بالعقائد المقررة سابقاً ، ويتبع هذا اضطهاد الفلاسفة من الأمراء والشعب .

(ج) رغبة الفلاسفة أنفسهم في الحياة الهادئة ليستطيعوا التفكير بمنجاة من المحن والاضطراب.

<sup>(</sup>١) مثلا ، صفات الله وخصائصه ، خلق العالم وقدمه أو حدوثه ، الصلة بين الله والعالم ، النفس وخلودها ، وجزاؤها الروحاني أو الجسماني والروحاني معا .

شعر ابن سينا ، أو الشيخ الرئيس ، كما عرف فيما بعد ، بالحاجة إلى التوفيق بين عقائد القرآن ، وبين ما عرف من فلسفة الإغريق كما وصلت إليه ، وبذل في هذه السبيل ما وسعه من جهد . وما كان له ألا يعنى بهذه الناحية إذا حرص على أن يبتى مسلماً ، فيما بينه ويين نفسه ، أو فيما بينه وبين سائر المسلمين ، مادام الإله كما يراه المعلم الأول يتعارض — في مفهومه وصفاته وفعله — مع فكرة الإله كما جاء مها القرآن .

الله – فى رأى الإسلام – هو الحالق لكل شيء ، والذى لا يتم شيء الا بأمره ، ولا يدوم إلا بحفظه ، والذى يعلم كل شيء مهما صغر ودق ، والذى أخرج العالم من العدم إلى الوجود ، وخلق كل شيء بلا واسطة من أحد من خلقه ، والذى له المثل الأعلى من الصفات التى ينطق بها القرآن فى كثير من آياته (۱).

هذا الإله ، وهذه صفاته ، وتلك أفعاله ، لا يمكن أن يتفق مع إله أرسطو ، أو المحرك الأول بعبارة أخرى ، ولا مع فكرة «الواحد» كما تعرف عن الأفلاطونية الحديثة .

ومن ثم نرى فلاسفة الإسلام جميعاً — من تقدم عن ابن سينا ، ومن تأخر عنه — يبذلون غاية الوسع فى سبيل التوفيق بين القرآن والفلسفة الإغريقية ، كما عرفوها ، وربما كان ما أتوا به من جديد فى تاريخ الفكر الفلسفى يتركز فى هذه الناحية وحدها .

وليس من همنا الآن بحث كل ما كان من ابن سينا فى هذا السبيل ، فهذا ما محتاج إلى نطاق أوسع مما رسمناه لهذا البحث ، لهذا نقتصر على بحث ما كان من الشيخ الرئيس حين عالج مشكلة وجود الله وإثباته ، ومشكلة الخلق أو صدور العالم عن الله .

ومن الطبيعي أن بجرنا هذا البحث إلى ما كان من رد الغزالى بعنف وقوة عازمة على الفلاسفة ممثلين في الفارابي وابن سبنا بصفة خاصة ، ثم من بعد

<sup>(</sup>١) ويكفى فى هذا أن نذكر هذه الآية (الأنعام ك ٢: ٥٥): « وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو ، ويعلم ما فى البحر والبر وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبة فى ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا فى كتاب مبين ».

إلى ما كان من ابن رشد فى رده على الغزالى وكتابه تهافت الفلاسفة ، محاولاً بيان الحق فى المشاكل التى احتدمت الحصومة من أجلها .

وابن رشد ( ٥٢٠ – ٥٩٥ ه ) يعتقد اعتقاداً لاريب فيه أن أرسطو هو المفكر الأعظم ، الذي أدرك في هذه المسائل ونحوها ، الحق الذي لا يأتيه الباطل من أية ناحية من نواحيه ، وأنه الصورة العليا للعقل الإنساني ، حتى ليسميه بالفيلسوف الإلهي ، وأنه ممن عناه الله بقوله في (البقرة م ٢ : ٢٦٩) «يوتي الحكمة من يشاء ومن يوت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً ». وكان من هذا أنه نوفر على شرحه واستخلاص فلسفته من كتبه ، حتى سمى بحق بالشارح ، الشارح للمعلم الأول بإطلاق .

من أجَل ذلك ، ولأنه نصب نفسه للانتصار للفلسفة والفلاسفة ، ولنقض تهافت الفلاسفة من أساسه ؛ نراه يقف موقفين في هذا السبيل :

(أ) يقف مع ابن سينا ، ضد الغزالي ، حين يراه متفقاً معه فى الرأى ، أو حين يراه قد صدر عن فلسفة أرسطو بعبارة أخرى ، فهو حينئذ قد يضيف لمذهبه سنداً جديداً ، أو بجليه بشيء من الإيضاح والتفصيل .

(ب) ومن جهة أخرى حين يراه خالف المعلم الأول فابتدع ما لم يذهب إليه ، نراه ينعى عليه هذا ويلومه بشدة من أجله ، مبيناً أنه أتاح الفرصة للغزائى لمهاجمة الفلسفة والفلاسفة عامة ، بينما ابن سينا — أو هو والفارابي معه — هو الذي يستأهل الرد وحده (١).

إذن ، لا عجب إن رأينا فيما يلى شدة من فيلسوف قرطبة على الشيخ الرئيس ، فى هذه المسألة ، أو تلك ؛ لأن الغرض الذى كان يهدف له مما كتب هو بيان الحق ، سواء أكان الحق مع الشيخ الرئيس ، أو مع حجة الإسلام .

والآن نأخذ فيما قصدنا إليه ، أى فيما كان من ابن سينا وابن رشد فى المشاكل الإلهية ، ونعنى بصفة خاصة : وجود الله ، وقدم العالم أو حدوثه ، أو خلق العالم أو صدوره عن الله .

<sup>(</sup>۱) وقد يلومه أحيانا ، لا لأنه ذهب إلى رأى باطل ، بل لأنه صرح برأى هو حق ، ولكن لا يصح التصريح به للعامة ، كما فى مسألة المعجزات التى لم يتكلم فيها القدماء مع انتشارها ، لأنها من مبادىء الشريعة العامة التى يجب أن يعاقب الفاحص عنها والمشكك فيها . (تهافت التهافت ص ١٥، ، ٧٠٥) .

## وجود الله وإثباته

رأى أرسطو فى القول بالمحرك الأول ما يكنى لتفسير العالم وما فيه من حركة وكون وفساد ، فجعله الحد الأخير الذى تنتهى إليه سلسلة المتحركات ؛ فهو وحده التابت الذى لا يتحرك ، وبغير هذا لا تجد حركة العالم تفسيرها المعقول .

وهذا المحرك الأول ، أو بعبارة أخرى ، الأخير فى سلسلة المحركات ، هو الإله فى رأى المعلم الأول . ولكن ما أثره فى العالم ؟ هل يحركه باعتباره فاعلا ؟ لقد وجد فى الذهاب إلى ذلك صعوبات تعذر عليه التغلب عليها ، فذهب إلى أن هذه الحركة منه تكون باعتباره علة غائية يتجه إليها العالم ، ومن تمكون الكون والفساد .

لكن هذا الدور الذى جعله أرسطو للمحرك الأول ، على أنه الإله ، لا يجعله كذلك حقاً ، ونحاصة من وجهة النظر الدينية ، الإسلامية وغير الإسلامية ؛ إذ أنه – على هذا التصور والفهم – لن يكون هو فاعل العالم وصانعه وخالقه ، بينما القرآن صريح كل الصراحة فى أن الله هو خالق كل شيء ، الحالق بإطلاق ، وبكل ما تحتمل هذه الكلمة من معنى وقوة .

من أجل ذلك نرى ابن سينا مضطراً للعدول عن طريق أرسطو لإثبات وجود الإله ، مادام لا يودى إلى إثبات أنه العلة الفاعلة له ، إلى طريق آخر يستطيع أن يوفق به بنن تصور أرسطو للإله ، وبنن فكرة القرآن عنه .

وهذا الطريق الذي رضيه ابن سينا ، ليس هو طريق المتكلمين الذي يقوم على الاستدلال بالعالم ، المحدث من عدم ، على وجود الله المحدث له ، أي الاستدلال بالمخلوق على وجود الحالق له إنه لم يرض هذا الطريق ، أو الدليل ، فهو دليل لقوم لم يرتفعوا كثيراً عن العامة من المتكلمين وأمثالهم ، واختار دليلا آخر يقوم على التفرقة بين الواجب والممكن ، وعلى عدم اعتبار آخر غير الوجود نفسه ، فهو يستدل بإمكان الممكنات على وجود الواجب تعالى .

وفى هذا يقول فى كتابه الإشارات : « تأمل كيف لم يحتج بياننا – لثبوت الأول و وحدانيته و براءته عن السمات – إلى تأمل لغير نفس الوجود ، ولم يحتج

إلى اعتبار من خلقه وفعله ، وإن كان ذلك دليلا عليه ، لكن هذا الباب أوثق وأشرف ، أى إذا اعتبرنا حال الوجود ، فشهد به الوجود ، من حيث هو وجود ، وهو يشهد بعد ذلك على سائر ما بعده فى الوجود . وإلى مثل هذا ، أشبر فى الكتاب الإلهى : «سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق » . أقول : هذا حكم لقوم ، ثم يقول : «أو لم يكف بربك أنه على كل شىء شهيد» ، أقول : إن هذا حكم الصديقين الذين يستشهدون به ، لاعليه (١).

ثم بعد هذا ، ما هو هذا الدليل ، الذى اختاره ابن سينا لإثبات وجود الله ، بعد أن لم يرض دليل أرسطو ، ولا دليل المتكلمين المسلمين ؟ هذا الدليل يرتكز ، كما قلنا ، على التفرقة بين الواجب والممكن ، فلنبدأ إذاً ببيان ما يريده بكل من هذين المصطلحين .

واجب الوجود ، كما يذكر الشيخ الرئيس في النجاة (٢) ، هو الموجود الذي متى فرض غير موجود ، عرض منه محال . وممكن الوجود هو الذي متى فرض غير موجود ، أو موجوداً ، لم يعرض منه محال . وبتعبير آخر ، يعتبر نتيجة للتعبير السابق ، واجب الوجود هو الضرورى الوجود ، والممكن الوجود هو الذي لا ضرورة فيه بوجه ، أي لا في وجوده ، ولا في عدمه .

هذا هو ما يعنيه بواجب الرجود وممكن الوجود ، عندما يتكلم فيما بعد الطبيعة ، وإن كان قد يعني بممكن الوجود معنى آخر فى غير هذه الناحية .

وهذا هو طريق استدلال الفارابي أيضاً . أنظر فصوص الحكم ص ١٣٩ إذ يقول «لك أن تلحظ عالم الخلق فترى فيه أمارات الصنعة ، ولك أن تعرض عنه وتلحظ عالم الوجود المحض ، وتعلم أنه لا بد من وجود بالذات ، وتعلم كيف ينبغى أن يكون عليه الوجود بالذات . فان اعتبرت عالم الخلق ، فأنت صاعد ، وإن اعتبرت عالم الوجود المحض فأنت نازل ؛ تعرف بالنزول أن ليس هذا ذاك ، وتعرف بالصعود أن ليس هذا غير هذا . « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى بالصعود أن ليس هذا غير هذا . « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لحم أنه الحق ، أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد » .

<sup>(</sup>۲) طبع محيى الدين صديرى الكرد ، الطبعة الثانية سدينة ١٩٣٨ ، ص ٢٢٤ – ٢٢٥ .

وهذان الوصفان ، واجب وممكن ، يثبتان للشيء باعتبار ذاته فقط ، أى لا باعتبار شيء آخر يلاحظ معها . وإلا فهناك ما هو واجب الوجود عند ملاحظة علة أو شرط آخر غير الذات ، وحينئذ لا يكون هذا هو الله واجب الوجود ، عند ابن سينا والمتكلمين .

مثلا ، كما يقول (١) : الأربعة واجبة الوجود ، لا بذاتها ، ولكن عند وجود اثنين واثنين ؛ وكذلك الاحتراق واجب الوجود ، لا بذاته ، ولكن عندما تلامس النار الهشيم مثلا ، أى « عند فرض التقاء القوة الفاعلة بالطبع ، أى المحرقة والمحترقة ».

وهنا تلاحظ أن تقسيم ابن سينا الشيء إلى واجب الوجود بذاته ، وإلى ممكن الوجود بذاته ، أى جعل القسمة ثنائية ، لا يخالف تقسيم المتكلمين له إلى واجب الوجود ، ومستحيل الوجود ، وممكن الوجود ، أى جعل القسمة ثلاثية . فإن مستحيل الوجود هو شيء ممكن الوجود بذاته ، ولكن عرض له ما جعله مستحيل الوجود بغيره ؛ سواء أكان هذا « الغير » هو عدم علة الوجود ، أو كان شيئاً آخر . وفي هذا يقول الشيخ الرئيس (٢٠) :

«كل موجود ، إذا التفت إليه من حيث ذاته ، من غير التفات إلى غيره فإما أن يكون بحيث بجب له الوجود في نفسه ، أو لا يكون . فإن وجب ، فهو الحق بذاته ، الواجب وجوده من ذاته ، وهو القيوم . وإن لم يجب لم يجز أن يقال إنه ممتنع بذاته ، بعد ما فرض موجوداً ؛ بل إن قرن باعتبار ذاته شرط ، مئل شرط عدم علته ، صار ممتنعاً ، أو مثل شرط وجود علته صار واجباً (أي بغيره طبعاً) . وإما إن لم يقرن به شرط ، لا حصول علته ولا عدمها ، بني له في ذاته الأمر الثالث وهو الإمكان ؛ فيكون باعتبار ذاته الشيء الذي لا بجب ولا يمتنع . فكل موجود ؛ إما واجب الوجود بذاته ، وإما ممكن الوجود بحسب ذاته » .

<sup>(</sup>١) النجاة: .ه-٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الاشارات : ٣٩ – ٣٧ . وفى هذا يقول أيضاً فى النجاة ص ٣٣٧ « ... وذلك أنك تعلم أن كل حادث ، بل معلول ، فانه باعتبار ذاته ممكن الوجود ولكن الحق أن ذاته ممكنة فى نفسها ، وإن كانت باشتراط عدمها ممتنعة الوجود ، وباشتراط وجودها واجبة الوجود » .

و بعد أن جلى ابن سينا – هكذا – معنى الواجب بذاته ، والممكن بذاته ، نراه يذكر أن « علة الحاجة إلى الواجب هى الإمكان ، لا الحدوث على ما يتوهمه ضعفاء المتكلمين(١)» .

وسبيله في هذا ، وفي إثبات وجود الله من هذا الطريق ، هو أننا لولم نفرق بين نوعي الوجود : من الذات ، ومن الغير ، بأن جعلناه نوعاً واحداً هو الممكن ، انتهى بنا الأمر حمّا إلى ما يحيله العقل : من تسلسل العلل ومعلولاتها إلى غير نهاية ، أو إلى وقوع الدورفيها . وإذن لابد من هذه التفرقة ، ولابد من النظر لنفس الوجود الذي للممكن ، والوجود الذي للموجود من ذاته ، ومن ثم نصل إلى وجود موجود من ذاته يكون علة أولى — لا علة وراءها — لوجود الممكن بذاته الواجب الوجود من غيره .

وفى ذلك يقول: بأن كل وجود ؛ فإما واجب ، وإما ممكن . فإن كان واجباً ، فقد صح وجود الواجب ، وهو المطلوب . وإن كان ممكناً ، فإننا نوضح أن الممكن ينتهى وجوده إلى واجب الوجود ؛ وذلك لأن جملة هذا الممكن المتعدد الأجناس والأنواع والآحاد ، سواء أكانت متناهية ، أو غير متناهية ؛ إما أن تكون واجبة الوجود بذاتها ، أو ممكنة الوجود .

فإن كانت واجبة الوجود بذاتها ، وكل واحد منها ممكن ، يكون الواجب الوجود متقوماً بممكنة الوجود بذاتها وإذا كانت ممكنة الوجود بذاتها فالحملة محتاجة في الوجود إلى مفيد الوجود ، فإما أن يكون خارجاً منها ، أو داخلا فيها . فإن كان داخلا فيها ، فإما أن يكون واحد منها واجب الوجود ، وكان كل واحد منها ممكن الوجود ، كما هو الفرض ، وهذا خلف أيضاً .

وإما أن يكون ممكن الوجود ، فيكون هو علة لوجود الجملة ، وعلة الحملة علة أولا لوجود أجزائها ، ومنها هو فهو علة إذاً لوجود نفسه . وهذا إن صح ، فهو من وجه ما نفس المطلوب . فإن كل شيء يكون كافياً في أن

<sup>(</sup>۱) هذا عنوان فصل من فصول النجاة ، ص ۲۱۳ وفیه شرح فی تفصیل ، لانری ضرورة للاتیان به ، ووجهة نظره واستدلاله .

يوجد ذاته ، فهو واجب الوجود ، مع أننا فرضنا أنه ليس واجب الوجود . وهذا ــ من ناحية نالثة ــ خلف أيضاً .

لم يبق إذاً إلا أن يكون مفيد الوجود هذا خارجاً عن الممكنات ، ولا يمكن أن يكون علة ممكنة ؛ فإننا قد جمعنا كل علة ممكنة الوجود فى هذه الحملة ؛ فهى إذاً خارجة عنها ، وواجبة الوجود بذاتها . ومن ذلك نرى أن الممكنات قد انتهت إلى علة واجبة الوجود ، فليس لكل ممكن علة ممكنة بلا نهاية (١) .

ويعيد هذا الاستدلال بإنجاز ، في كتاب آخر من كتبه ؛ إذ يقول في بعض إشاراته (٢) : «ما حقه في نفسه الإمكان ، فليس يصبر موجوداً من ذاته ؛ فإنه ليس وجوده من ذاته أولى منعدمه، من حيث هو ممكن ، فإن صار أحدهما أولى ، فلحضور شيء أو غيبته . فوجود كل ممكن الوجود هو من غيره . (لأنه) إما أن يتسلسل ذلك إلى غير النهاية ، فيكون كل واحد من آحاد السلسلة ممكناً في ذاته ، والحملة متعلقة بها ، فتكون غير واجبة أيضاً وتجب بغيرها ».

ونتيجة هذا المجهود كله من ابن سينا ، في المواضع التي ذكرناها من كتاباته ، وفي مواضع أخرى أيضاً (٣) ، إثبات أن الممكن محتاج للواجب ، فهو يجب عنه حمّا ، قطعاً للدور والتسلسل المذين بحيلهما العقل ، وبيان أن طريق الحاصة في إثبات وجود الله هو النظر إلى الوجود نفسه في الحملة أي وجود الواجب بذاته ، ووجود الممكن بذاته الذي يوجب عقلا أن يكون الوجود الأول علة له (٤) .

\* \* \*

رأينا أن الشيخ الرئيس لم يرض لنهسه ، باعتباره فيلسوفاً ، مسلك رجال علم الكلام من الاستدلال على وجود الله وإثباته بآثار هذا الوجود ، وهو وجود

<sup>(</sup>١) النجاة ، بتصرف قليل ص ٢٣٤ .

<sup>( \* )</sup> الأشارات والتنبيهات ص ( \* ) .

<sup>(</sup>٣) أنظر مثلا الرسالة العرشية ، الطبعة الأولى مجيدر آباد الدكن سنة ٣٥٣، ه س ٢ - ٣٠.

<sup>(</sup>٤) هذا المسلك في التدليل على واجب الوجود ، بالنظر إلى الوجود نفسه والتفرقة بين الواجب والمكن ، نجده قبل ابن سينا لدى الفارابي ، انظر عيون المسائل ص ٣٦ طبعة الخانجي بمصرسنة ١٩٠٧م .

العالم. فانه ، وإن اعتبر أن هذا يصلح دليلا، جعل الاستدلال به حظ العامة ، أو ضعفاء المتكلمين حسب تعبيره ، كما عرفنا . هؤلاء المتكلمين الذين يستدلون بالمصنوع على الصانع ، أو بالأثر المخلوق على المؤثر الحالق ، بينا بجب أن يستدل بالصانع على المصنوع وبالحالق على المخلوق ، كما هو شأن الفلاسفة ، وهم خاصة أولى العقل والفكر .

ونعتقد أن الخطب فى هذا سهل يسير ؛ فكلا الطريقين – طريق الفلاسفة وطريق المتكلمين – ينتهى إلى أن الحادث لابد له من محدث ، كما يقول المتكلمون ، وإلى أن وجود الممكن – مادام ليس وجوده من ذاته – يستدعى حماً وجود واجب بذاته ، نعنى واجب الوجود وهو الله تعالى خالق كل شيء ، وبه يستمر وجوده .

إلا أن ابن سينا – كما أشرنا من قبل – أعرض عن دليل أرسطو لإثبات المحرك الأول ، وهو الإله ؛ لأنه رآه انهى به إلى محرك أو إله لا فعل له ، فلم يصدر العالم عنه ، وإن كان يتحرك بدافع الشوق أو المحبة أو العشق نحوه باعتباره غاية له . وقد اضطر ابن سينا ، وهو أرسطى الاتجاه في الطبيعة وما بعد الطبيعة ، إلى العدول عن رأى أرسطو في الإله وتصويره له ما رآه من أن القرآن نفسه يصرح بأن الله ليس علة غائية للعالم فحسب ، بل هو علة فاعلة صدر عنها ، ولو لاها لما كان ، وأنه لو لا عنايته به لما بني موجوداً طرفة عن . وفي هذا يقول في بعض ما يقول : «إن الله بمسك السموات والأرض أن تزولا وئن زالتا إن أمسكهما من أحد بعده »(١) .

إن الشيخ الرئيس ، حين جعل العالم محتاجاً في وجوده لله ، ربط بينهما برباط وثيق لا انفصام له ، هو رباط ما بين العلة والمعلول . كما أنه قد استخدم فكرة الواجب بذاته والواجب بغيره ، أى الممكن ، في التوفيق بين الدين والفلسفة حتى ظن أنه أرضى كلا من هذين الطرفين .

إنه أرضى الفلسفة ؛ إذ استطاع أن يثبت لواجب الوجود كل ما رأى أرسطو إثباته لمحركه الأول من خصائص : الوحدة ، البساطة ، أنه عقل محض ،

<sup>(</sup>١) فاطر، مكية ه٤: ١٤.

وفعل محض ، أزلى أبدى ألخ ، وإلا لو لم تثبت له هذه الخصائص ، لكان معلولا بغيره ، لا واجب الوجود لذاته . بل قد أفاد من هذه الفكرة في سبيل إثبات مارأى الدين إثباته لله تعالى من صفات أخرى ، مع بقائه دائماً واحداً بسيطاً من كل وجه ؛ إذ أرجع كل هذه الصفات لذاته على نحو ما فعل المعتزلة وإلا لاحتاج إلى علة بها يكون التركيب ، وقد ثبت أنه واجب الوجود بذاته .

كما أنه قد أرضى الدين ، حين ربط بين الله والعالم برباط العلة والمعلول ، كما ذكرنا من قبل . وإذاً فالعالم مدين بوجوده لله ، دادام لا وجود له من ذاته ، فهو ، وإن كان قديماً ، كما يقول أرسطو ، لقدم علته ، ولضرورة التلازم بين العلة والمعلول وجوداً وعدماً ؛ لم يوجد من نفسه ، بل هو مخلوق لله ، ودائم أبداً بدوام الله الأزلى الأبدى (١)

ولكن ، هل خَرِح ابن سينا فى بلوغ الهدف الذى عمل له ، حين جنح إلى هذا التدليل ، وهو التوفيق بين الفلسفة والدين ؛ هذا ما نتركه جانباً ؛ لأننا لسنا بصدد الحديث عنه فى هذا البحث .

على أن الغزالى كان له بالمرصاد ، فلم يترك له هذا الاستدلال ، وحاول جاهداً أن يبين عدم دلالته على المقصود ، وهو وجود الله تعالى . كما كان الأمر كذلك من بعض النواحى ، بالنسبة لابن رشد ، من بعد الغزالى ؛ إذ رأى أن مسلك ابن سينا فى إثبات المبدأ الأول مسلك جدلى ، لا برهانى . وأنه مع هذا لا يؤدى للمطلوب ، ولذلك لم يرضه فيلسوف الأندلس ، عندما أخذ فى الاستدلال على ما جاء به الدين من عقائد .

موقف ابن رشد من ابن سينا – كما أشرنا إليه من قبل – هو الوقوف بجانبه ضد الغزالى ، إن وافقه فى الرأى ؛ وإلا – إن رآه قد حرف فلسفة أرسطو أو لم يفهمها حق الفهم ، ومن ثم كان الغزالى محقاً فى نقده اللاذع الحق له – نجده يعنى ببيان أن هذا ليس الحق ، أو بعبارة أخرى ليس فلسفة المعلم الأول ، وحينئذ لا بتأخر هو أيضاً عن نقد ابن سينا ، ولكن برفق غالباً ، ثم يعمل

<sup>(</sup>١) سيجيء هذا مفصلا عند الكلام عن مشكلة قدم العالم أو حدوثه ، وعن مشكلة خلق الله للعالم أو صدوره عنه .

على تصحيح استدلاله ليؤدى للمطلوب فى المسائل موضوع النزاع . ومن هذه المسألة مسألة وجود الله وإثباته ، التي نحن الآن بصددها .

فى هذه المسألة التى حاول فيها الغزالى بيان عجز الفلاسفة عن الاستدلال على وجود الصانع للعالم ، يقول صاحب « تهافت الفلاسفة » بأن أهل الحق ( يريد المتكلمين ) رأوا أن العالم حادث ، والحادث لابد له من محدث موجد ، مادام الحادث ضرورة لا يوجد بنفسه ، فثبت وجود الصانع للعالم . وأما الفلاسفة فقد رأوا أن العالم قديم ، ثم أثبتوا له مع ذلك صانعاً ، وهذا المذهب بوضعه متناقض ، فلا نحتاج فيه إلى إبطال (١) .

وهنا نجد أن ابن رشد يقف في صف الفلاسفة ، ويبين أن مذهب الفلاسفة — ومنهم ابن سينا طبعاً — مفهوم أكثر من المذهب الآخر . إنه يذكر أن الفاعل صنفان : فاعل يستغنى عنه مفعوله ، بعد وجوده منه ، كالبناء بالنسبة للبيت ؛ وفاعل يوجد المفعول أيضاً ، ولكنه لا يظل موجوداً إلا به ، فهو محتاج إليه دائماً . «وهذا الفاعل أشرف وأدخل في باب الفاعلية من الأول ، لأنه يوجد مفعوله و محفظه ، والفاعل الآخر يوجد مفعوله و محتاج (هذا) إلى فاعل آخر محفظه بعد الإنجاد (٢) وإداً من يلزم في رأيه من الفلاسفة أن يكون النعل الصادر عن دوجد العالم حادثاً ، قال العالم حادث عن فاعل قديم ؛ ومن يرى أن فعل الفديم بجب أن يكون قديماً ، قال العالم حادث عن فاعل بذاته ومن يرى أن فعل الفديم به أي لا أول له ، ولا آخر ، لا أنه موجود قديم بذاته (٢).

إلا أن « الشارح » نعنى ابن رشد فيلسوف الأندلس ، وشارح أرسطو ؛ لم ير أن يسير مع ابن سينا فى طريقه الذى رأى أن يثبت به وجود الله ؛ فقد رآه غير منتج للمطلوب ، ولهذا اعترض عليه الغزالى ولم يسلمه للشيخ الرئيس . وهذا الطريق هو التفرقة بين الواجب والممكن ، والاستدلال على الفاعل من نفس الوجود ، أى وجود الواجب ووجود الممكن .

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة.الطبعة الأولى بالمطبعة الخيرية بمصرسنة و ٣١ه، ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ، نشرالأب بويج ببير وت سنة . ١٩٣ م ص ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ، ص ۲۹۶ – ۲۹۰

يرى ابن رشد أن ابن سينا أخذ طريقه من المتكلمين المسلمين ، ورآه خيراً من طريق القدماء ، أى فلاسفة اليونان ؛ لأنه زعم أنه من جوهر الوجود . 
إن دليل ابن سينا يقوم ، على ما نعلم ، على التفرقة بين الواجب من ذاته وبين الممكن من ذاته ، وأن العالم بأسره من هذا الضرب الثانى ، وإذاً فهو محتاج فى إيجاده لواجب الوجود من ذاته ، قطعاً للتسلسل والدور اللذين يراهما العقل مستحيلين . «وهذا ، كما يقول ابن رشد ، هو اعتقاد المعتزلة قبل الأشعرية ، وهو قول جيد ، ليس فيه كذب »(1) .

إلا أن ابن رشد ، بعد هذا ، يرى أن طريق ابن سينا لا ينتهى به إلى ما يريد من إثبات موجود بذاته لا علة له ، يكون العلة الأولى لوجود العالم الممكن بذاته .

ذلك ، بأن قسمة الموجود إلى ما هو ممكن له علة ، بمعنى استواء الوجود وعدمه إليه ، والعلة هى التى ترجح وجوده ، وإلا لم يوجد ، وإلى ما هو غير ممكن ، أى واجب الوجود من ذاته ، قسمة لا تحصر الوجود بما هو موجود (٢) . فإن ذاك الذى له علة ينقسم إلى ممكن حقيقى ، أى بمكن أن يوجد وألا يوجد ، وإلى ما هو ضرورى يوجد حما .

وعلى هذا ، إن فهمنا من الممكن الممكن الحقيقى ، انتهى بنا الأمر إلى ممكن ضرورى ، ولم يفض إلى ضرورى لا علة له ، هو الذى يعنونه بواجب الوجود ؛ لأن الممكنات الحقيقية هى التى يستحيل فيها وجود العلل إلى غير نهاية (٣).

وأما إن فهمنا المراد بالممكن فى دليل ابن سينا على أنه الضرب الثانى من الممكن ، أى الممكن الضرورى كالحرم السماوى عند الفلاسفة فإنه ضرورى الوجود بغيره ، فليس بينا بعد أن تسلسل العلل فيه إلى غير نهاية مستحيل بالوجه الذى تبين فى الموجودات الممكنة بالحقيقة ، كما ليس بينا بعد أن ها هنا ضرورياً

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ٢٧٩

<sup>(</sup>٣) تهافت النهافت ص ٢٧٦ – ٢٧٧

يحتاج إلى علة (١) . وإذاً فليس كل موجود محتاجاً إلى علة ، ومن ثم لا يثبت وجود واجب الوجود من ذاته ، وأنه ضرورى لوجود كل موجود بإطلاق .

ولهذا الحلل فى طريق ابن سينا ، حين استدل بالتفرقة بين الواجب والممكن ، وجعل تأمل نفس الوجود يودى لإثبات وجود الله الموجود من ذاته ، دون أن يلاحظ أن من الممكن ما هو ممكن ضرورى لا تستبين فيها استحالة تسلسل العلل إلى غير نهاية ، كما تستبين فى الممكنات الحقيقية ؛ أمكن الغزالى أن يخرج من مناقشته لدليل الفلاسفة بأنه لاسبيل لهم إلى الوصول إلى إثبات المبدأ الأول ، ويكون قولهم بهذه التفرقة وإفضائها إلى ذلك تحكماً محضاً ؛ إذ يلزم على هذا أن يكون أجسام العالم قدعة كذلك لا علة لها (٢).

من أجل ذلك ، ورغبة في أن يصحح ابن رشد دليل ابن سينا ، ليكون برهانياً منتجاً للمطلوب ، نجده يقول (٢) : «إن أراد مريد أن نحرج هذا القول الذي استعمله ابن سينا نحرج برهان ، أن يستعمل هكذا : ألموجودات الممكنة لابد لها من علل تتقدم عليها ؛ فإن كانت العلل ممكنة ، لزم أن يكون لها علل ، ومر الأمر إلى غير نهاية . وإن مر الأمر إلى غير نهاية لم يكن هنالك علة ، فلزم وجود الممكن بلا علة ، وذلك مستحيل ، فلابد أن ينتهى الأمر إلى علة ضرورية ، لم تخل هذه العلة الضرورية أن تكون ضرورية بسبب أو بغير سبب ؛ فإن كانت بسبب ، سئل أيضاً في ذلك السبب . فإما أن تمر الأسباب إلى غير نهاية ، فيلزم أن يوجد بغير سبب ما وضع أنه موجود بسبب ، وذلك محال ؛ فلابد أن ينتهى الأمر بغير سبب ضروري بلا سبب أى بنفسه ، وهذا هو واجب الوجود ، فهذا التفصيل يكون البرهان صحيحاً . وأما إذا خرج المخرج الذي أخرجه ابن سينا ، فليس بصحيح من وجوه ، أحدها ، أن المكن المستعمل فيه هو باشتراك فليس بصحيح ، أعنى أنها ليست قسمة تحصر الموجود ما هو موجود » .

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٧٧٧ وانظر أيضاً ص ٤١٨.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة ص ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٣) تهافت الفلاسفة ص ٢٧٨ - ٢٧٩

<sup>(</sup>٤) يُريد فيها نعتقد أن المكن منه الممكن الحقيقي ، والممكن الضروري .

وفيلسوف الأندلس يلح فى أكثر من موضع آخر على خطأ ابن سينا حين قسم الموجود إلى هذين القسمين : ماله علة ، وما لا علة له ، وبهذا جاء ما أثاره الغزالى عليه من اعتراضات وإشكالات .

ومن ثم ، نجد ابن رشد يقول بعد ما تقدم بقليل: « والاختلاف الذى لزم ابن سينا فى هذا القول ، أنه قيل له: إذا قسمت الموجود إلى ممكن الوجود ، وواجب الوجود ، وعنيت بالممكن الوجود ماله علة ، وبالواجب ما ليس له علة ؛ لم يمكنك أن تبرهن على امتناع وجود علل لا نهاية لها ؟ لأنه يلزم من وجودها غير متناهية أن تكون من الموجودات التى لا علة لها ، فتكون من جنس واجب الوجود ، لاسيا أنه يجوز عندكم أن يتقوم الأزلى من أسباب لانهاية لها ، كل واحد منها حادث . وإنما عرض لهذا القول هذا الاختلال ، بقسمة الموجود إلى ما لا علة له ، وإلى ماله علة . ولو قسمه على النحو الذى قسمناه ، لم يكن عليه شيء من هذه الاعتراضات (۱) » .

هذا ، وابن رشد لايرى فقط أن ابنسينا قد أخطأ حين سلك هذا الطريق لإثبات وجود الله تعالى ، بل قد أخطأ من جهة أخرى ، إذ أتاح للغزالى إلزامه بوجود موجود قديم مع أنه جسم ، كالسموات والعناصر الأربعة ، فإنها بأجسامها وموادها قديمة ، والصور هى التى تتبدل عليها بالكون والاستحالة والفساد ، ومادامت قديمة ، تكون إذا لا علة لها ؛ لأن العلة لابد منها لمسا يحدث ، وهذه الأجسام قديمة ، ولا يحدث فيها إلا صورها(٢) . وهكذا نرى طريقة ابن سينا في الاستدلال لإثبات الله تعالى ، بالاستناد إلى فكرة واجب الوجود وممكن الوجود ، لا تؤدى إلى ننى مركب قديم ؛ فإن قوله ، أو استدلاله « إنما يؤدى من جهة امتناع التسلسل إلى وجود ضرورى لا علة له فاعلة ، لا إلى موجود ليس له علة أصلا ؛ لأنه يمكن أن يكون له علة صورية أو مادية (٣)».

وينتهى الغزالى من هذاكله إلى أن يقرر بأن من لا يعتقد حدوث الأجسام لا يصل إلى الاعتقاد فى الله باعتباره صانع العالم وخالقه (٤).

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٢٨٠ . (٣) تهافت التهافت ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص . ه . (١) تهافت الفلاسفة ص . ه .

من أجل ذلك نرى فيكسوف الأندلس يقر بأن هذا يلزم بلا ريب من سلك طريقة واجب الوجود في إثبات موجود من ذاته ، وليس جسما ، وهو الله تعالى ، وهى الطريقة التي كان ابن سينا أول من سلكها زاعماً أنها أفضل من طريقة الفلاسفة القدماء .

إن القدماء قد وصلوا إلى إثبات هذا الموجود ، الذى هو مبدأ للكل ، من ناحية الحركة والزمان . لكن الشيخ الرئيس انتهى إلى ذلك ، فيما زعم ، من ناحية النظر فى الوجود وطبيعة الموجود الواجب الوجود والموجود الممكن الوجود ، كما سبق بيانه .

لكن هذه الطريقة كما يقول ابن رشد (١) ، لا تفضى إلى ذلك ؛ لأن غاية ما ينتنى عن واجب الموجود بحسبها أن يكون مركباً من مادة وصورة ، أى أن يكون له حد. ولكن إذا وضعنا موجوداً مركباً من أجزاء قديمة من شأنها أن يتصل بعضها ببعض ، كالحال فى العالم وأجزائه ، صدق عليه أنه واجب الوجود. على أننا قد قلنا بأن الطريقة التى سلكها ابن سينا فى إثبات واجب الوجود ليست برهانية ، ولا تفضى إلى المطلوب إلا على النحو الذى قلنا .

وبعد ، إذا كانت طريقة ابن سينا فى إثبات وجود الله تعالى لم ترض فيلسوف الأندلس ، ونالت منه ، ومن الغزالى قبله ، هذا النقد ، فما هى طريقة ابن رشد نفسه ؟

من البديمي أن يسلك فيلسوف الأندلس إلى هذا الغرض سبيل الفلاسفة ، أى إثبات وجود الله من ناحية الحركة والزمان ، أو من ناحية النظر في الوجود الواجب والوجود الممكن ، على النحو الذي شرحه في نقده لابن سينا كما تقدم .

إلاأن هذا المسلك الفلسفي النظرى قد يكون في رأيه أليق بالخواص والفلاسفة وأما غيرهم فلابد أن يكون لهم طريق آخر ، كما هو شأنه في بحث أكثر العقائد الدينية وما تثير من مشاكل لا يستطيع غير الخاصة النظر فيها من طريق الفلاسفة أصحاب البرهان كما يقول .

وابن رشد قبل أن يعرض لهذا الدليل الذي يصلح للجميع ، أي للعلماء

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ١٩٩ – ٤٢٠

والحمهور ، أو للخاصة والعامة ، نراه يذكر دليل الأشاعرة من المتكلمين ناقداً له ، لأنه لا يصلح للخاصة ولا للعامة من الناس .

إنه يقول بأن دليل الأشاعرة فى إحدى صوره يقوم على أن العالم حادث ، وكل حادث لابد له من محدث ، وذلك المحدث هو الله (۱). هذه الطريقة ليست هى الطريقة الشرعية التى نبه الله عليها ، ودعا الناس للإيمان به من قبلها ، لما فى إثبات كل هذه المقدمات من شكوك لبس فى قوة صناعة الكلام الحروج منها ، كما بين ذلك بشيء من التطويل (۲).

بعد هذا ، يذكر ابن رشد أن الطريقة التي بها نصل لإثبات وجود الله ولمعرفته ، والتي نبه القرآن إليها ، هي مايسميه «دليل العناية» ثم «دليل الاختراع» . أما دليل العناية ، فيقوم على أن يحميع الموجودات موافقة لوجود الانسان ، فهي إذاً قد وجدت بإيجاد فاعل قاصد مريد لذلك . وأما دليل الاختراع ،

فهى إدا فد وجنت بيباد فاطن فاطنا مريد لدنك . واما دليل المحاراع ، فهو يقوم على أن كل شيء من السموات والحيوان والنبات وغير ذلك كله مخترع ، وذلك بدليل المشاهدة في هذين ، وبدليل حركات السموات التي تدل على أنها مسخرة لنا ، وكل ما كان كذلك فهو مخترع ، وكل مخترع فله مخترع فيصبح من هذين الأصابن أن للعالم فاعلا مخترعاً له (٢).

وبعد ذلك ، ساق ابن رشد فى إحكام آيات كثيرة من القرآن يويد بها هذين الدليلين وما اشتمل كل منهما من مقدمات ، وأكد لنا أن هاتين الطريقتين هما طريقتا الحواص ، أى العلماء ، وطريقة الجمهور (١٠) . كما يذكر أن ما بين هذين الفريقين من فرق ، هو الاختلاف بين المعرفتين بالتفصيل ؛ عمنى أن الحمهور يقتصرون من معرفة العناية والاختراع على ما يدرك بالحس ، وأما العلماء فيريدون على ما يدرك من هذين بالحس ما يدرك بالبرهان .

وأخيراً ، ينتهى ابن رشد بأن يقول : بأن هذه الطريقة هى الطريقة الشرعية والطبيعية لإثبات وجود الله ولمعرفته ، وهي التي جاءت بها الرسل ، ونزلت بها الكتب المقدسة (٥٠).

<sup>(</sup>١) أنظر في هذا - مثلا - الاقتصاد للغزالي ص ١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٧) فلسفة ابن رشد ، نشرميلر ، طبعة ميونيخ سنة ٩٥٨م ص٩٧ ومابعدها.

<sup>(</sup>٣) فلسفة ابن رشد ، نشرميلر ، طبعة ميونيخ سنة ٥ ١٨٥ م ص ٣٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) فلسفة ابن رشد ص ٤٦ . (٥) فلسفة ابن رشد ص ٤٦ .

## وجود العالم عن الله

هذه مشكلة أثارت خلافاً كثيراً وعنيفاً بين ابن سينا، ومن ذهب مذهبه، وبين المتكلمين الذين يمثلهم الغزالى من ناحية ، وبينه وبين ابن رشد من ناحية أخرى . وقد صدر فها ابن سينا ، والفارانى من قبله ، عن مبدأين :

(أ) قدم العالم زماناً ما دام قد صدر عن فاعل قديم هو علمة تامة لاينقصها شيء من أدوات الفاعلية ، وهذه مسألة قدم العالم .

(ب) الواحد واحد من كل وجه ، بسيط كل البساطة ، فلا يحتمل كثرة مهما يكن شأنها بأى وجه من الوجوه ، وإذاً فلا يصدر عنه إلا واحد بطريق الفيض ، وعن هذا الواحد يصدر غيره ، حتى يثم وجود العالم بجميع مراتبه ، وهذه مسألة الفيض أو الصدور .

وابن رشد لا ينازع فى المبدأ الأول الذى ينبنى عليه قدم العالم زماناً ، مع حدوثه ذاتاً عن الله تعالى ؛ ولهذا لا نتعرض لبحثها الآن ما دمنا بسبيل بحث ما كان من خلاف بينه وبن الشيخ الرئيس فى الإلهيات .

ولذلك سنقتصر على مشكلة الفيض أو الخلق ، مع ما تستلزم هذه المشكلة من أصول ومقدمات لابد منها فى أول الأمر . ويكون هذا كله ، عند ابن سينا أولا ، ثم عند فيلسوف الأندلس ثانياً ، فى صورة تعقيب منه على ما ذهب إليه الشيخ الرئيس وكان سبب هجوم الغزالى بعنف على الفلسفة والفلاسفة جمعاً .

\* \* \*

يبدأ ابن سينا فى هذه المشكلة بتحديد المراد من « الفاعل » ، وبأن نسبة « المفعول » إليه . حين يوجد مفعول عن فاعل . لنا أن نفهم أنه قد كان أو لا المفعول معدوماً ، ثم حصل له وجود . ولكن « ليس للفاعل فى عدمه السابق تأثير ، بل تأثيره فى الوجود الذى للمفعول منه ، فالمفعول إنما هو مفعول ، لأجل أن وجوده من غيره ، لكن عرض أن كان له عدم من ذاته وليس ذلك من تأثير الفاعل (۱) » . "

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٢١٣.

وإذا فهمنا هذا ، وجب أن نفهم أن الفاعل يكون أفعل ، وكامل القدرة والفاعلية ، إذا فهمنا أن وجود هذا المفعول لم يعرض له بعد عدم سابق كان له موصوفاً به ؛ لأن الذي يفعل دائماً أكمل فاعلية وأثراً من الآخر الذي يفعل في وقت دون وقت . ولأن الوجود المتصل في الزمان الذي يثبت للمفعول ، باعتبار أثر الفاعل ، أدل على فاعلية الموجد من الوجود غير المتصل ، أي الذي يسبقه عدم .

والقول بآن المفعول لابد أن يسبقه عدم ، ليس إلا من الأوهام العامية ؛ لما يراه أصحاب هذه الأوهام من أن الشيء المحس لا يوجد إلا بعد أن لم يكن موجوداً ، كالبناء بالنسبة للبناء مثلا ، ولأن الشيء إذا كان موجوداً لايكون كاجة لفاعل يوجده ، وإلا كان هذا تحصيلا للحاصل فعلا . ولكن غاب عن هؤلاء جميعاً أنه يجب ألا يقاس الغائب على الشاهد في فهم معنى : أوجد ، وصنع ، وفعل ، وإلا — كما فهم كثير من المتكلمين — كان العالم بعد وجوده غير محتاج لله تعالى مطلقاً ليدوم وجوده (١).

إذاً ، يجب أن نفهم ألفاظ الإيجاد والصنع والفعل ، إذا أضيفت لله بالنسبة للعالم ، على معنى آخر يغاير معناها إذا أضيفت للفاعل المشاهد ؛ وبذلك يتضح انا أنه يصح من الله إبجاد العالم وهو لم يسبقه عدم ، كما يتضح أن العالم – وقد وجد فعلا – محتاج لله تعالى فى وجوده حتى يظل موجوداً .

وإذن يكون من الواضح أيضاً أن معنى إبجاد الله المعالم لا يمكن أن يكون في حال العدم ، بل في حال الوجود ، لأن العدم لن يتعلق بالفاعل الذي أوجد المفعول (٢٠) . وفي هذا يقول ابن سينا حرفياً : «إن المفعول الذي نقول إن موجوداً يوجده ، لا يخلو : إما أن يوصف بأنه موجد له ومقيد لوجوده في حال العدم ، أو في حال الوجود ، أو في الحالين جميعاً . ومعلوم أنه ليس موجداً له في حال العدم ، فبطل أن يكون موجداً له في الحالتين جميعاً ، فبقى أن يكون موجداً له في الحالتين جميعاً ، فبقى أن يكون موجداً له في حال العدم ، فبطل أن يكون موجداً له في الحالتين جميعاً ، فبقى أن يكون موجداً له أن لفظ «يوجد»

<sup>(</sup>١) الاشارات ص ٥٨ - ٨٩.

<sup>(</sup>٢) الاشارات ص ٩١، وشرح الطوسي ص ٢١٧، وحاشية الاشارات ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) النجاة ص ٢١٤ - ٢١٤ .

قد يوهم وجوداً مستقبلا ليس فى الحال ؛ لأن هذا الإيهام يرفع منى فهمنا معنى الإبجاد بالنسبة لله القدىم الماعل دائماً وأبداً .

هذا ، وحين نقول : إن الله هو فاعل العالم ، أى أن العالم وجد عنه ، لا نعنى بذلك أن هذا يكون منه ، كما يكون عن الواحد منا شيء من الأشياء ، أى أنه يقصد إليه لغرض يحصل من وجوده ، ولو كان ذلك الغرض خبرية وجود الشيء على عدمه ؛ فإن الفعل لغرض ، مهما يكن هذا الغرض ، معناه نقص في الفاعل ، « فإن كل قصد وطلب لشيء ، فهو طلب لمعدوم ، وجوده عند الفاعل ، أولى من وجوده »(١) وهذا ما لا بجوز تصوره في جانب الله الكامل في كل شيء ، والذي لا ينقصه شيء .

ومن أجل هذا يكون وجود ما يوجد عن الله على سبيل لزوم وتبع لوجوده ، فليس وجود ما خلق الله من شيء لشيء آخر غيره ، فهو « فاعل الكل ، بمعنى أنه الموجود الذي يفيض عنه كل وجود فيضاً تاماً مبايناً لذاته ، ولأن كون ما يكون عن الأول إنما هو على سبيل اللزوم (١٠)».

على أنه ما ينبغى لنا أن نفهم من ذلك أن العالم وجد عن الله على سبيل الطبع ، لا لإرادة منه ، وإلا كان مكرها غير مريد ولا مختار . إن الشيخ الرئيس وهو يعرف ما فى القرآن من آيات تثبت له الإرادة والاختيار ، فضلا عن أنه ليس من الممكن تصور إله غير مريد ولا مختار ؛ حريص كل الحرص على أن يكون ذلك لله تعالى ؛ ولهذا نجده يقول حرفياً : « وليس كون الكل عنه على سبيل الطبع بأن يكون وجود الكل عنه لا بمعرفة ولا رضا منه . وكيف يصح هذا وهو عقل محض يعقل ذاته ، فيجب أن يعقل أنه يلزم وجود الكل عنه ، لأنه لا يعقل ذاته إلا عقلا محضاً ومبدأ أولا . وإنما يعقل وجود الكل عنه على أنه مبدؤه ، وليس فى ذاته مانع أو كاره لصدور الكل عنه ، وذاته عالمة بأن كماله وعلوه بحيث يفيض عنه الحير ، وأن ذلك من لوازم جلالته المعشوقة له لذاتها(٢)» .

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) النجاة ص ٢٧٤ - ٢٧٥ م

<sup>(</sup>٣) النجاة ص ٢٧٤ .

وواضح من هذا الأصل عند ابن سينا ، أو هذا الفهم لله وصدور العالم عنه ، أن العالم بجب أن يكون قديماً قدم علته ، وملازماً لها أزلا فى الوجود ، ودائماً وجوده دوام وجودها أبداً . وإذن لا يمكن أن يكون العالم حادثاً ، وإلا عترى ذات الله تعالى التغير ، والله منزه عن التغير والإمكان ، بينما القول بقدم العالم يحقق له الكمال فى الفعل — بأن يكون أزلا ود ثماً — كما أن الكمال محقق له فى كل شيء آخر ومن كل ناحية .

بل إن لنا أن نرى من ذلك أن القول بقدم العالم وفيضه على هذا النحو ، هو الذى يتفق والدين الذى محتم نسبة كل كمال لله ، ولاشك أن من الكمال أن يكون الله فاعلا أزلا ودائماً فى كل الأزمان ، لا فى زمان دون زمان ، ولاسيما وهو جواد محض من شأنه الفعل دائماً . وهكذا لا تتفق فكرة قدم العالم وفيضه أزلا عن الله تعالى مع الدين فحسب ، بل إن الدين يتطلب القول بها حتما ، حتى لا ينسب لله شيء من النقص أو التعطيل(١).

على أن هناك فرقاً كبيراً جداً بين العالم والله تعالى ، وإن كان العالم قديماً في وجوده . هذا الفرق هو الفرق بين العلة التي هي سبب وجود معلولها وبقائه ؛ فإن قدم العالم قدم زماني ، أي في الوجود ، بينما هو غير قديم واجب الوجود بحسب ذاته ؛ إذ لا وجود له إلا بوجود علته وهي المبدأ الأول . لكن الله ، تعالى علواً كبيراً ، هو القديم ذاتاً وزماناً ، وهو سبب وجود كل موجود، والعالم مفعول له ككل موجود آخر .

فإن كان لابد من وصف العالم بالحدوث من ناحية الذات ، مع قدمه من ناحية الزمان ، فلا بأس ولا مشاحة في الاصطلاح . وفي هذا يقول ابن

<sup>(</sup>١) القول بقدم العالم هو قول الفلاسفة ، ونجده مبثوثا في كل كتاباتهم ؛ لأن أصولهم التي صدر وا عنها تقتضيه كما زعموا .

ولسنا الآن – كما ذكرنا من قبل ، بصدد بحث هذه المسألة ، ولكن انظر فضلا عما تقدم الاشارات والتنبيهات ص ١١٠ – ١١٠ ، ومرح الطوسي لحذه المواضع منها . وهذا كله علاوة على ما جاء في ذلك في تهافت الفلاسفة للغزالي خاصاً بهذه المسألة ، التي هي أولى مسائل الكتاب . وانظر أيضاً ، النجاة ص٣٢٣ في بيان الحدوث الذاتي مع القدم الزماني .

سبنا<sup>(۱)</sup>: «وإذا جاز أن يكون شيء متشابه الحال في كل شيء ، وله معلول ، لم يبعد أن يكون سرمداً ؛ فإن لم يسم هذا مفعولا ، بسبب أنه لم يتقدمه عدم ، فلا مضايفة في الأسماء بعد ظهور المعنى » . وإذاً ، العالم قديم زماناً ، وهو مع هذا متعول لله تعالى .

والآن ، بعد ما تقدم كله ، هل العالم وهو قديم زماناً ، وقد فاض عن الله أزلا ، قد فاض كله عنه دفعة واحدة أو بالتدريج ، أو فاض بعضه عنه مباشرة ، وبعضه فاض عن بعض بعد ذلك ، فيكون هذا الضرب قد وجد عن الله بطريق غير مباشر أى بالوساطة ؟

هنا لا يتردد الشيخ الرئيس في أن يقول: بأن العالم لم يصدر كله دفعة واحدة عن الأول ، بعد الذي صدر عنه لذاته أولا موجود واحد غير مادي بأي وجه ، ثم صدر باقي الموجودات عنه بالواسطة ، أي بعضها عن بعض ، وإن كان المبدأ الأول هو المصدر والسبب الأخير لها جميعاً ؛ ومن ثم ، نجد هذه القضية : الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، لا يتردد ابن سينا في تأكيدها في أكثر من موضع من كتاباته : في الشفاء ، والنجاة ، والإشارات ، والتنبيهات والرسالة العرشية وغير هذه الكتب كلها .

إنه يقول: « فلا بجوز أن يكون أول الموجودات عنه ، وهي المبدعات كثيرة لا بالعدد ولا بالانقسام إلى مادة وصورة ، لأنه يكون لزوم ما يلزم عنه هو لذاته لا لشيء آخر ، والجهة والحكم الذي منه يلزم هذا الشيء ؛ ليست الجهة والحكم الذي يلزم عنه لا هذا الشيء بل غيره . فإن لزم عنه شيئان متباينان بالقوام ، أو شيئان متباينان يكون منهما شيء واحد مثل مادة وصورة ، ألزما معاً ، فإنما يلزمان عن جهتين مختلفتين في ذاته . وتانك الجهتان ؛ إذا كانتا في ذاته ، بل لارمتين لذاته ، فالسؤال في لزومهما ثابت حتى يكونا في ذاته ، فيكون ذاته منقسماً بالمعنى ، وقد منعنا هذا قبل وبينا فساده . فبين أن أول الموجودات عن العلة الأولى واحد بالعدد ، وذاته وماهيته موجودة لا في المادة ؛ فليس شيء من الأجسام ، ولا من الصور التي هي كمالات الأجسام معلولا فليس شيء من الأجسام ، ولا من الصور التي هي كمالات الأجسام معلولا

<sup>(</sup>١) الاشارات والتنبيهات ص ١١٢٠

قريباً له ، بل المعلول الأول عقل محض ، لأنه صورة لا فى مادة ، وهو أول، العقول المفارقة التى عددناها ، ويشبه أن يكون هو المبدأ امحرك للجرم الأقصى على سبيل التشويق »(١) .

إذاً ، الذي جعل الشيخ الرئيس محتم عقلا أن يكون الصادر الأول عن الله موجوداً واحداً لا أكثر ، هو منع التكثر في ذاته ، إذ صدور اثنين ولزومهما معاً عن ذاته ، يوجب أن يكون صدور أحدهما عنه من جهة غير الجهة التي ما يصدر الآخر ، وذلك يستلزم التكثر في ذاته ، وهو أمر ممنوع بين الاستحالة ؛ لأنه واحد بسيط من كل وجه .

من أجل ذلك ، نراه يقول في موضع آخر : « فقد عرفت أنه واجب الوجود ، وأنه واحد ، وأنه ليس له صفة زائدة على ذاته تقتضى الأفعال المختلفة ، بل الفعل آثار كمال ذاته ، وإذا كان كذلك ، ففعله الأول واحد ، لأنه لو صدر عنه اثنان ، لكان ذلك الصدور على جهتين مختلفتين ، لأن الاثنينية في الفعل تقتضى الاثنينية في الفاعل . والذي يفعل لذاته ، إن كانت ذاته واحدة فلا يصدر منها إلا واحد ، وإنكانت فيه اثنية فيكون مركباً ، وقد بينا استحالة ذلك . فيلزم ألا يكون الصادر الأول عنه جسما ، لأن كل جسم مركب من الهيولى والصورة ، وهما محتاجان إلى علتين ، أو علة ذات اعتبارين ، وإذا كان كذلك استحال صدورهما من الله تعالى ، لما ثبت أنه ليس فيه تركيب أصلا . فإذاً ، الصادر الأول منه غير جسم ، فهو إذاً جوهر مجرد ، وهو العقل الأول . والشرع الحق قد ورد بتقرير ذلك ، فإنه عليه السلام قال : العقل الأول ، والشرع الحق قد ورد بتقرير ذلك ، فإنه عليه السلام قال : أول ما خنق الله العقل (٢)» .

وبعد أن تقرر عند ابن سينا ، أن الواحد لايصدر عنه إلا واحد ، منعاً للتكثر في الذات ، كان لابد من وسائط كثيرة بين الله والعالم ليصح صدور الموجودات الأخرى ، ولخاصة آن في هذه الموجودات ما هو جسم أو متصل

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٢٧٥، وأنظر أيضاً ص ٢٧٦ حيث يقول : « فواجب أن يكون المعلوم الأول صورة غير عادية أصلا ، بل عقلا » .

<sup>(</sup>٢) الرسالة العرشية ص ١٥٠

بحسم ، والأول عقل محض لا يمكن أن يكون عنه مباشرة موجودات من هذا الحنس .

وهذه الموجودات متى صدرت عن الأول على الترتيب المعلوم ، وبسبب هذه الوسائط المتدرجة من أدنى إلى أعلى ، تكون كلها قد صدرت فى الواقع ونفس الأمر عن الأول فهو موجد كل شيء بلا ريب . والقول بذلك ليس فيه أى نقص لله باعتباره فاعلا وموجداً ، مادام هو السبب الأول الذى ترجع إليه الأسباب الأخرى جميعاً .

ولهذا نجد ابن سينا يقول ما نصه: « ونحن إذا قلنا هذا الفعل صادر عنه بسبب ، والسبب منه أيضاً ، فلا نقص في فاعليته ، بل الكل صادر منه وبه وإليه . فإذاً ، الموجودات صدرت عنه على ترتيب معلوم ، ووسائط لا بجوز أن يتقدم ما هو متأخر ، ولا يتأخر ما وهو متقدم ، وهو المقدم والموخر . نعم ، الموجود الأول الذي صدر عنه (مباشرة) أشرف ، وينزل من الأشرف إلى الأدنى حتى ينتهي إلى الأخس . فالأول عقل ، ثم نفس ، ثم جرم السهاء ، ثم مواد العناصر وصورها ، فموادها مشتركة وصورها مختلفة . ثم يترقى من الأخس إلى الأشرف فالأشرف ، حتى ينتهي إلى الدرجة التي توازي درجة العقل ؛ فهو ، لهذا الإبداء والإعادة ، مبدئ ومعيد(١)» .

وفى موضع آخر (٢) نجد الشيخ الرئيس يزيد هذه المسألة إيضاحاً ، إذ يذكر أنه بما أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد بما هو واحد ، فيجب أن تكون الأجسام قد صدرت عن المبدعات الأولى لما فيها من الاثنينية ضرورة ، أو من الكثرة على أى وجه تكون هذه الكئرة . وليست الكثرة فى العقول المفارقة ، وهي المبدعات الأولى ، إلا لأن المعلول بذاته ممكن الوجود ، بينما هو واجب الوجود من ناحية الأول ، ووجوب الوجود هذا يكون له بما أنه عقل يعقل ذاته ويعقل الأول ضرورة . وإذاً بجب أن يكون فيه من الكثرة معنى أيعقله لذاته ممكنة الوجود في حد نفسها ، وعقله وجوب وجود عن الأول أوعقله لذاته ممكنة الوجود في حد نفسها ، وعقله وجوب وجود عن الأول أوعقله

<sup>(</sup>١) الرسالة العرشية ص ١٥ - ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) النجاة ص ٢٧٦ - ٢٧٨

الأول نفسه. وهذه الكثرة ، مهذه الاعتبارات لم تجي لأول موجود عن الأول ، فإن كون وجوده ممكناً هو أن له من ناحية ذاته ، لا من ناحية المبدأ الأول وبسببه ، بل الذي له عن هذا المبدأ الأول هو وجوب وجوده . على أن هذه الكثرة التي توجد في المعلول والموجود الأول ، كثرة يستلزمها وجوب وجوده عن المبدأ الأول . وليس من الممنوع أن يوجد عن شيء واحد ذات واحدة ، ثم يتبعها كثرة إضافية ليست في أول وجوده . بل نجوز أن يكون الواحد يلزم عنه واحد آخر ، ثم يكون عن هذا الواحد الآخر ، لما يلزمه من حكم وحال أو صفة أو معلول ، كثرة كلها تلزم ذاته .

بجب إذاً ، أن يكون مثل هذه الكثرة هي العلة لكون وجود الكثرة معاً عن المعلولات الأولى . ولولا هذه الكثرة لكان من غير الممكن أن يوجد عنها إلا وحدة ، أى لم يكن ممكناً أن يوجد عنها جسم .

وقد تبين لنا فى موضع آخر أن العقول المفارقة كثيرة العدد ، فلا يمكن أن تكون موجودة معاً عن المبدأ الأول ، بل بجب أن يكون أعلاها مرتبة هو وحده الموجود الأول عنه ، ثم يتلوه عقل وعقل .

ولأن تحت كل عقل ، في ترتيب الموجودات فلكا بمادته وصورته التي هي نفسه ، وعقلا دونه في هذا الترتيب ، فيجب أن يكون تحت كل عقل ثلاثة أشياء في الوجود . وهذه الأشياء ، أوهذه الموجودات ، الثلاثة ، يجبأن يكون مرد إمكان وجودها عن ذلك العقل الأول هو إمكان التثليث الموجود فيه . و بما أنه من الثابت من جهات كثيرة أن الأفضل يتبع الأفضل ، أو أن الأفضل يكون عن العقل الأول و بسبب عقله المبدأ الأول و وجود عقل تحته ، تم – بسبب عقله ذاته – وجود نفس الفلك الأقصى وهي صورته وكماله ، وأخيراً – بسبب ما فيه من إمكان الوجود – وجود جرم أو جسم الفلك الأقصى . وكذلك الحال في عقل عقل الوجود – وجود جرم أو جسم الفلك الأقصى . وكذلك الحال في عقل الفعال و فلك فلك ، إلى نهاية العقول والأفلاك . حتى يصل الوجود إلى العقل الفعال الذي إليه تدبير أنفسنا ، أي العالم الذي هو حشو القمر ، وبه تنهي سلسلة المبدعات أو الموجودات ، مادمنا قد وصلنا إلى عالم العناصر ، أي عالم الكون والفساد .

هذا ، هو رأى ابن سينا فى مشكلة خلق العالم ، أو صدوره عن الله على النحوالذى وصف. وهو رأى استوجب نقد الغزالى اللاذع ، وسخريته الشديدة وهجومه العنيف على الفلسفة والفلاسفة المسلمين جميعاً . إذ رآه بجر ، فيما بجر إليه من ضلالات ، إلى القول بقدم العالم وسلب الإرادة والاختيار عن الله ، مادام العالم يصدر عنه فى الأزل صدوراً لازماً ، لا محيد عنه . لأن أحد الطرفين علمة للآخر ، والعلة تستتبع معلولها ، ويلازمها حما فى الوجود .

ومع أن ابن رشد يقول بقدم العالم الزمانى ، مثله مثل ابن سينا والفارابى ؟ هل رضى مسلك ابن سينا في تفسير مشكلة العالم ؟ وهل صدر في تفسيرها عما صدر عنه ابن سينا والفارابى من قبله ، من أن الواحد لا يصدر عنه أولا بذاته إلا واحد ، هو العقل الأول ، ثم تتوالى سلسلة الموجودات فى الصدور عن الله بوسائط مختلفة عديدة ، حتى تنتهى هذه الموجودات بوجود عالم العناصر الذى نعيش فيه ؟

إن ابن رشد لم يرض هذا الأصل الذي صدر عنه ابن سينا في نفسسر وجود العالم عن الله ، وبعبارة أخرى فهمه لقضية أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ؛ بل قد خطأه ولامه اللوم الشديد على اتخاذه هذا الأصل ، وفهمه له هذا الفهم ، وسلوكه المسلك الذي سلكه ، فاستوجب هجوم الغزالي العنيف على الفلاسفة جميعاً .

ولنأخذ الآن ، بعد هذا التعميم ، فى شيء من التفصيل ؛ لنعرف الرأى الذى ذهبإليه فيلسوف الأندلس ، والطريق الذى سلكه لبيان كيفية صدور العالم المعقول والمحسوس – على ما فيه من تعدد وكثرة . ومن ذلك نعرف أن ما ذهب إليه فى هذه المسألة هو مذهب الفلاسفة القدماء ، فهم من أجل هذا لا يستحقون شيئاً من نقد الغزالى ، بل الذى يستحقه هو الفاراني وابن سينا إذ ذهبا هنا إلى ما لم يذهب إليه أحد من أولئك الفلاسفة .

بدأ ابن رشد ، فى بحث هذه المسألة ، بالإشارة إلى ما انتهى إليه الغزالى فى فصل من تهافته ، بأنه يستحيل أن يكون العالم مخلوقاً لله تعالى عند الفلاسفة ، حمن قرروا بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد . و بما أن المبدأ واحد من كل

وجه ، والعالم مركب من مختلفات ، فلا يتصور أن يكون فعلا لله تعالى بموجب أصلهم (١) .

وابن رشد ، حين قرأ هذا الكلام للغزالى ، أحس بما فيه من قوة وحق ، وأحس مع هذا بأنه فهم قضية : « الواحد لا يصدر عنه إلا واحد » فهما خطأ ، كما كان من ابن سينا ، فحاول أن يبين كيف بجب أن تفهم هذه القضية ، وأن يعرفنا أن الشيخ الرئيس وصل بفهمه لها إلى ما لم يره أحد من الفلاسفة القدامى تقريباً ، ومخاصة أرسطو المعلم الأول . حتى إذا تم لصاحب « تهافت التهافت » ما يريد أعلن في قوة خطأ ابن سبنا والغزالى معاً ، ثم انتهى ببيان رأيه في كيفية خلق العالم بما فيه من الكثرة والتعدد عن الله بلا واسطة ، وبذلك الايستهدف محال ما لما كان من الغزالى وأمثاله من نقد شديد عنيف .

إن فيلسوف الأندلس ، وقاضى قضاة قرطبة ، يقرر من أول الأمر بأن هنالك فرقاً كبيراً بين الفاعل الأول ، وبين الفاعل المشاهد ؛ وهذا الفرق متى لاحظناه استقام الأمر والتفكير ، وبان لنا الرأى الصحيح فى مشكلة خلق. الله للعالم ، وصدوره عنه بلا توسط شيء من مخلوقاته .

إنه يقول: بأن هذه القضية القائلة بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد هي قضية اتفق عليها القدماء من الفلاسفة حين كانوا يفحصون عن المبدأ الأول للعالم. إذ قد استقر رأى الجميع منهم على أن المبدأ واحد للجميع، وأن الواحد بجب ألا يصدر عنه إلا واحد. فلما استقر عندهم هذان الأصلان، طلبوا من أين جاءت الكثرة إذاً في العالم على ما هو مشاهد ومعروف ؟ وذلك بعد أن بطل عندهم الرأى الأقدم من هذا، وهو أن المبادى الأولى اثنان: أحدهما للخير والآخر للشر(٢).

فى تفسير وجود هذه الكثرة عن الفاعل الواحد ، اختلف هؤلاء الفلاسفة ؛ فنهم من رأى أن مرجعها للهيولى ، ومنهم من أرجعها لمسا فى الفاعل الواحد من آلات ، ومنهم من أرجعها للمتوسطات بين الأول وهذا العالم . وهذا هو

<sup>(</sup>١) تهافت النهافت ص ١٧٣، وانظر تهافت الفلاسفة ص ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ١٧٦٠

رأى أفلاطون ، وهو أقنع هذه الآراء كما يقول ابن رشد . لكنه يقول بعد ذلك : « وأما المشهور اليوم فهو ضد هذا ، وهو أن الواحد الأول صدر عنه صدوراً أولا جميع الموجردات المتغايرة » .

والذي جعل الفارابي وأمثاله يقعون في الخطأ ، حتى ألزمهم الغزالى بأن يستحيل أن يكون الله هو موجد العالم ، على أصلهم الذي صدروا عنه ، هو أنهم لم يفرقوا بين الله الفاعل لكل شيء ، وبين الفاعل المشاهد الذي لا يمكنه أن يفعل – بدون واسطة – إلا مفعولا واحداً ، وفي هذا يقول(1):

« وأما الفلاسفة من أهل الإسلام ، كأبى نصر الفارابي وابن سينا ، فلما سلموا لحصومهم أن الفاعل في الغائب كالفاعل في الشاهد ، وأن الفاعل الواحد لا يكون منه إلا مفعول واحد ، وكان الأول عند الجميع واحداً بسيطاً ، عسر عليهم كيفية وجود الكثرة عنه (٢)» .

وإذا كان ابن رشد ، يرى صحة قضية أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، ولكنه نخطى فهم الفاراني وابن سينا لها ؛ فما هو توجيهه لها ، حتى لا يلزمه ما لزم سلفيه الكبيرين ، وحتى تفهم مع ذلك وجود الكبر عن الله الواحد ؛

هذا الفهم ، وهو في رأيه ما يعنيه المعلم الأول يقوم على تحقيق أن العالم للا يقوم وجوده إلا بارتباط بعضه مع بعض ، فوجوده تابع لهذا الارتباط ، ومعطى الرباط هو معطى الوجود . وهذا الارتباط يكون بمعنى واحد فيه ، ويلزم عن واحد قائم بذاته هو الفاعل الخالق الأول . فاذاً لا يكون عن هذا الفاعل الواحد إلا هذا المعنى الواحد ، الذي به يكون العالم، وتكون وحدته بالترابط الذي يكون بين أجزائه . وهذه الوحدة تتنوع على الموجودات يحسب طبائعها ، ويحصل عن تلك الوحدة المعطاة في موجود موجود وجود ذلك الموجود ومن ثم تكون الكثرة (٢).

وبعد ذلك الإيضاح يقول ما نصه : « و مهذا جمع أرسطو بين الوجود المحسوس والوجود المعقول ، وقال : إن العالم واحد صدر عن واحد ، وإن

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٧٨٠

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ص ١٧٩

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ص ١٨٠ – ١٨١ ، وانظر أيضاً ص ٥ م ٢ وما بعدها .

الواحد هو سبب الوحدة من جهة وسبب الكثرة من جهة . ولمسالم يكن من قبله وقف على هذا ، ولعسر هذا المعنى لم يفهمه كثير ممن جاء بعده كما ذكرنا<sup>(١)</sup>» .

رحم الله ابن رشد ؛ إن المعنى الذى فسر به القضية – موضوع النزاع – دقيق وعسر الفهم حقاً ، وقد يكون لابن سينا العذر فى عزوفه عنه . ومع هذا ، كيف نستطيع تفسير الكثرة فى العالم وصدورها عن الله الواحد ، ببيان أن فى العالم « وحدة » جعلها الله سبب ارتباط بعضه ببعض ، بينها هذه « الوحدة » وما يكون عنها من « ارتباط » لا تنسينا أن فى العالم كثرة حقاً ؛

على أن صاحب «تهافت التهافت » يمضى فى فهمه ، ويرتب عليه ما يجب أن يكون له من نتيجة ، فيقول : «وإذا كان ذلك كذلك ، فبين أن ها هنا موجوداً واحداً ، تفيض عنه قوة واحدة ، بها توجد جميع الموجودات . ولأنها (يريد الموجودات) كثيرة ، فاذاً عن الواحد بما هو واحد ، وجب أن توجد الكثيرة أو تصدر أو كيف ما شئت أن تقول . وهذا هو معنى قوله (يريد : أرسطو) . وذلك مخلاف من ظن من قال إن الواحد لا يصدر عنه واحد (أى بالمعنى الذى فهمه ابن سينا) ، فانظر هذا الغلط ما أكثره على الحكماء ؛ فعليك أن تتبين قولهم هذا ، هل هو برهاني أم لا ، أعنى فى كتب القدماء ، لا فى كتب ابن سينا وغيره الذين غيروا مذهب القوم فى العلم الإلهى (يريد طبعاً : الفلسفة الإلهية) حتى صار ظنياً (٢) ».

ولا يكتنى ابن رشد بهذا القدر في لوم ابن سينا وأمثاله على ما فهموه من هذه القضية ، فجعلوا الفلسفة والفلاسفة هدفاً لحملة الغزالى ، بل نراه يقول في موضع آخر : « فما أكذب هذه القضية : إن الواحد لا يصنع إلا واحداً إذا فهم منه ما فهم ابن سينا وأبو نصر وأبو حامد في المشكاة ؛ فإنه عول على مذهبهم في المبدأ الأول (٢)».

ثم يقول : « والعجب كل العجب كيف خي هذا على أبي نصر وابن سينا ، لأنهما أول من قال هذه الحرافات فقلدهما الناس ونسبوا هذا القول

<sup>(</sup>۱) نفسه ۱۸۱

٠ ١٨٢ - ١٨١ مسف (٢)

۲٤٥ — ۲٤٤ فسله ٤٤٠ – ۲٤٥ .

إلى الفلاسفة »<sup>(۱)</sup> وينتهى بأن يقول ، وهو حنق على الفاراني وابن سينا ساخر مهما : « وهذه <sup>(۲)</sup> كلها خرافات وأقاويل أضعف من أقاويل المتكلمين، وهى كلها دخيلة على الفلسفة ، ليست جارية على أصولهم . وكلها أقاويل ليست تبلغ مرتبة الإقناع الخطابي فضلا عن الجدل : ولذلك يحق ما يقول : أبو حامد في غير ما موضع من كتبه ، إن علومهم الإلهية هي ظنية <sup>(۳)</sup>» .

والغزالى فى رأى ابن رشد لم يبلغ من العلم والبصر بالفلسفة أن يفهم ما أراده أرسطو من القول بأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد . وسبب هذا أنه لم يعرف الفلسفة إلا من خلال ما كتبه الفارابي وابن سينا ، فجاءه القصور من هذه الناحية . وقد اهتبل فرصة وقوع ابن سينا فى فهم خاطى طذا القول ، فرد عليه بعنف ، وبن ما فى هذا القول من سخف ، وما يلزمه من محالات .

وفى هذا يقول فيلسوف قرطبة: « فأبو حامد لمما ظفر ها هنا بوضع فاسد منسوب إلى الفلاسفة ، ولم بجد مجيباً يجاوبه بجواب صحيح ، سر بذلك وكثر المحالات اللازمة لهم ، وكل مجر بالحلاء يسر ؛ ولو علم أنه لا يرد به على الفلاسفة لمما فرح به ، وأصل فساد هذا الوضع قولهم : إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد » (1) ، أى على ما فهمه الفارابي وابن سينا.

ولو أن ابن سينا ، ومن قبله الفارابي ، فهم قول القدماء على وجهه الحق. لما لزمهم إلزامات الغزالى . بينما حين نفهم ما فهم ابن رشد ، وهو ما أراده المعلم الأول ، لعرفنا : « أن القضية القائلة إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد قضية صادقة أيضاً (٥)» .

هذا ، أما مذهب ابن سينا في صدور العالم عن الله بطريق الفيض أو الوساطة ، وهو المذهب الذي يعتبر نتيجة طبيعية منطقية لما فهمه من قول :

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ٥٥٠ — ٢٤٦.

 <sup>(</sup>٢) يريد كلامهم في هذه القضية ، وفيا أدى إليه من وجود المكن بذاته الواجب بغيره .

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ص ٢٤٦.

<sup>(</sup>٤) نفسه ص ۲۶۹ - ۲۰۰۰

<sup>(</sup>ه) نفسه ص ۲۰۰۰

إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، على الترتيب الذي عرفناه فيما تقدم ، فهو مذهب يرفضه ابن رشد رفضاً لا هوادة فيه ، ويصرح بأن الغزالى كان على حق فيما وصفه به من السخف والحمق ، وأنه هذيان نائم أو مختلط العقل . وينتهي من هذا كله إلى التأكيد بأن هذا المذهب لا يعرفه الفلاسفة اليونان ، فهو تخرص عليهم ، واختراع لم يقله أحد قبل الفاراني وابن سينا ، فضلوا به وأضلوا الكثيرين من مفكري الاسلام .

يرى ابن سينا ، كما نعرف ، أن المحلوقات فاض بعضها عن بعض . إن الله لم يصدر عنه مباشرة بلا واسطة إلا موجود واحد ، هو العقل الأول ، ثم فاض بطريق اللزوم عن هذا العقل الأول عقل ثان ونفس الفلك الأقصى و هو السهاء التاسعة و جرم هذا الفلك الأقصى ، ثم فاض عن هذا العقل الثانى ثلاثة مؤجودات أخرى : عقل ثالث ونفس فلك آخر و جرمه ، و هكذا حتى و صل الفيض إلى و جود العمل الفعال الذي لزم عنه حشو فلك القمر و هو عالم العناصر الذي نعيش فيه . وقد لجأ ابن سينا للقول بذلك ، ليستطيع تعليل و جود الكثرة عن الله الواحد الأحد من كل و جه على ما تبينا من قبل (١).

وهنا يقول الغزالى ، حاكماً على هذا الرأى ، وفى مفتتح رده عليه : « بأن ماذكرتموه تحكمات ، وهي على التحقيق ظلمات فوق ظلمات . لو حكاه الإنسان عن منام رآه لاستدل به على سوء مزاجه ، أو أو رد جنسه فى الفقهيات – التى قصارى المطلب فيها تخمينات – لقيل : إنها ترهات لا تفيد غلبات الظنون (۲) » .

وابن رشد ، وإن أعرب عن ألمه من تقبل تفكير الفلاسفة عثل هذه التعبيرات يذكر أن «هذا كله تخرص على الفلاسفة من ابن سينا وأبى نصر وغيره (٣)» ومذهب القوم أى الفلاسفة القدماء هنا أن للأجرام السهاوية مبادىء تحركها أو تتحرك بأمرها ، وهذه المبادى موجودات مفارقة للمادة ، والسهاوات تتحرك إلها على سبيل الطاعة والمحبة لها ، وأن الآمر مهذه الحركة هو المبدأ الأول.

<sup>(</sup>١) وانظرتهافت الفلاسفة ص ٢٨.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص و ٢ ، تهافت التهافت ص ٤ و ١ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ص ۱۸۶

سبحانه وتعالى ، وأن بهذا الأمر قامت السهاوات والأرض. « كما أن بأمر الملك الأول فى المدينة قامت جميع الأوامر الصادرة ممن جعل له الملك ولاية أمر من أمور المدينة إلى جميع من فيها من أصناف الناس ، كما قال سبحانه : وأوحى فى كل سماء أمرها(١)».

هذا هو رأى القوم الأولين في حركات السهاوات عن مبادئها المفارقة للمادة وأما ما حكاه ابن سينا من صدور هذه المبادئ بعضها عن بعض ، فهو شيء لا يعرفه القوم . وإنما الذي عندهم أن لها من المبدأ الأول مقامات معلومة لا يتم لها وجود إلا بذلك المقام ، كما قال سبحانه : وما منا إلا له مقام معلوم . وأن الارتباط الذي بينها هو الذي يوجب كونها معلولة بعضها عن بعض ، وجميعها عن المبدأ الأول . وأنه ليس يفهم من الفاعل والمفعول والخالق والمخلوق في ذلك الوجود إلا هذا المعنى فقط . . . وهذا المعنى هو الذي يرى الفلاسفة أنه عبرت عنه الشرائع بالحلق والاختراع والتكليف . فهذا هو أقرب تعليم يمكن أن يفهم به مذهب هو الا القوم (٢) » أي من غير أن تلحق به الشناعات التي لزمته بمن سمع تفصيله على النحو الذي فهمه ابن سينا وأمثاله .

ابن رشد يقول إذاً « بالفيض » واكن على نحو آخر مما فهم المعلم الثانى والشيخ الرئيس .

إن هذين يقولان بفيض الموجودات كلها عن الله ، ولكن بعضها مباشرة ، وبعضها بالواسطة ، و يحددان عدد ما يفيض عن كل مبدأ من المادئ المفارقة ، فيجعلان العقول بعد المبدأ الأول عشرة والأفلاك تسعة (٢) ، وهذا ما لا يقوم عليه دليل ، ولا يعرف في كتب القدماء .

وأما ابن رشد ، فيرى أن جميع المبادى المفارقة وغير المفارقة قد فاضت و جدت عن المبدأ الأول ، وأن العالم وجد كله بفوة واحدة جعلها الله سارية فيه ، فصار بأسره شيئاً واحداً يوم فعلا واحداً . ولولا ذلك لما كان نظام وترتيب

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ص ١٨٥ - ١٨٦

<sup>(</sup>٢) تهانت التهافت ص ١٨٦ – ١٨٧

<sup>(</sup>٣) تبافت الفلاسةة ص٢، فضلا عما سبق من ذلك في النجاة والرسالة لابن سينا.

وعلى هذا يصح القول: بأن الله خالق كل شيء وممسكه وحافظه ، كما قال سبحانه: إن الله بمسك السموات والأرض أن تزولا . . . الآية .

وليس يلزم – كما يقول ابن رشد أيضاً – من سريان القوة الواحدة في أشياء كثيرة أن يكون في تلك القوة كثيرة ، كما ظن من قال إن المبدأ الواحد إنما فاض عنه أولا واحد ، ثم فاض عن ذلك الواحد كثيرة ؛ فإن هذا إنما يظن به أنه لازم إذا شبه الفاعل الذي في غير هيولى بالفاعل الذي في الهيولى ، أي الفاعل العائب العقل الحض والفاعل المشاهد . ومن هذا يستبين لنا جواز صدور الكثيرة عن الواحد من غير واسطة على خلاف رأى ابن سينا (١) .

ويزيد فيلسوف الأندلس الأمروضوحاً بمقارنة يعقدها بين العالم المتعدد الأجزاء والمدينة المتعددة الرياسات، مع أن كلا من تلك الأجزاء وهذه الرياسات تعود إلى مبدأ أول واحد هو موجد الكل.

إنه يقول بأن العالم أشبه شيء عند الفلاسفة اليونان بالمدينة الواحدة . وذلك أنه كما أن المدنية تقوم برئيس واحد تحته رياسات كثيرة هي من إيجاده ، كذلك الأمر في العالم . وذلك ، أنه كما أن سائر الرياسات التي في المدينة ترجع للرئيس الأول من جهة أنه هو الموجب لكل منها على ما خلقت له من غايات ، وأنه الذي يقوم على ترتيب الأفعال المؤدية لتلك الغايات ؛ فكذلك الأمر بالنسبة للرياسة الأولى للعالم مع سائر الرياسات . و بما أن المبدأ الأول هو الذي يعطى سائر المبادئ المفارقة للمادة الغاية التي كانت من أجلها ، فهو الذي يعطيما الوجود ، و هو الفاعل لها جميعها ، كما أنه كذلك بالنسبة لسائر الموجودات (٢) .

ونرى أن نختم هذه الناحية من مشكلة خلق العالم أو فيضه وصدوره أزلا عنالله تعالى ، بأن دشير إشارة أخيرة إلى أن ابن رشد يو كد مرة أخرى - بعد ما سبق له من أذلك مراراً - بأن الكلام فيما صدر عن العقول بسبب تعقل كل منها لبدئه ونفسه ، ومن أنه ممكن الوجود في ذاته وواجبه عن غيره ، شيء قد انفرد به ابن سينا ، ومن قبله الفارالي ، ثم جاء الغزالي وحكاه عن الفلاسفة ونجرد للرد عليه ؛ ليوهم أنه رد على جميعهم .

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) تهافت الفلاسفة ص ٢٣١ - ٢٣٢ .

وهذا الرد فى الفيض على تلك الصورة تعمق ممن قاله فى الهوس ، كما قال محق الغزالي<sup>(١)</sup> .

ومن ذلك كله ، يتبين لنا مقدار ما كان عليه ابن رشد من تحر للحق يلتمسه حيث كان ، ويعترف به لصاحبه ، وإن كان عدو الفلسفة اللدود. حجة الإسلام الإمام الغزالي .

#### نتيح\_\_\_ة

ننتهى من هذا البحث إلى أن فيلسوف قرطبة لم يكن من رأى ابن سينا فى الطريق الذى سلكه لإثبات وجود الله تعالى ، ولا فى تفسيره صدور الكثرة عن الله وهو واحد من كل وجه .

انه لم يوافقه فى طريقه لإثبات وجود الله ، هذا الطريق الذى أقامه على تأمل نفس الوجود والتفرقة بين الوجود الواجب والوجود الممكن ، وعلى أنه
 لابد من إثبات موجود أول واجب بذاته لا بغيره قطعاً للتسلسل إلى غير نهاية .

هذا الطريق الذى سلكه ابن سيمًا لا يؤدى فى رأى ابن رشد نصير الفلسفة. التى كاد يصرعها الغزالى، لأنه لا يؤدى إلى ما يريد من إثبات موجود بذاته لا علة له ويكون علة لكل موجود. ولهذا كان سهلا على الغزالى أن يوجه إليه ما شاء له عقله الحبار من نقد وردود وإلزامات.

وينتهى ابن رشد فى هذه المسألة بمحاولة تصحيح استدلال ابن سينا ، حتى لا يرد عليه إلزامات حجة الإسلام ثم بالقول بأن من الخير للجميع إثبات وجود الله تعالى بما سماه دليل العناية ودليل الاختراع .

Y – وفى مشكلة الفيض ، يعنى فيض الموجودات عن الله بوسائط كثيرة ، ليكون هذا تفسيراً لصدور الكثرة عنه وهو واحد من كل وجه ، نرى فيلسوف الأندلس ينقض الأصل الذى أصدر عنه ابن سينا هنا من أساسه بعنى قوله بأن الواحد لايصدر عنه إلا أواحد، على النحو الذى فيه من هذه القضية ببيان أن هذا ليس فى شيء أمن رأى أرسطو المعلم الأول .

<sup>(</sup>١) تهافت الفلاسفة ص ٢٣٧.

على أن ابن رشد يوافق – كما رأينا – على هذه القضية ، ثم يفسرها تفسيراً يرجع فيه إلى أرسطوكما يقول ، وبذلك يتفادى اعتراضات الغزالى وإلزاماته لابن سينا والفارانى ثم ينتهي إلى أن الواحد يصدر عنه بلا واسطة الواحد والكثير أيضاً .

على أنه ، لم يستطع ابن سينا ولا ابن رشد أن يفرا مما قال الغزالى بأن الذهاب إلى فكرة الفيض يترتب عليه إثبات قدم العالم ونفى الإرادة والاختيار عن الله تعالى ، مادام العالم وجد عنه بطريق الازوم ، كما يوجد المعلول عن علته التامة زمن وجودها .

لماذا إذن ، لا نقول مع الغزالى وسائر المتكلمين بأن العالم وجد عن الله في الزمن الذي أراد وجوده فيه ، مادامت الإرادة الإلهية صفة من شأنها تخصيص الممكن بالوجود في الزمن المطلوب .

ومهما يكن من ردود الغزالى وابن رشد على ابن سينا ، فإن الباحث لا يستطيع أن ينكر أنه عمل على التحرر من سلطان فلاسفة اليونان القدامى ، و نحاصة أفلاطون وأرسطو ، ومن ثم حاول أن يكون لنفسه فلسفة مستقلة ، فكان ما نعرف من مذهبه فى إثبات وجود الله ، وفى تفسير صدور العالم على ما فيه من كثرة عنه ، وإن كان استهدف بذلك نقد عدو الفلسفة ونصيرها ، ورد اعتبارها على سواء .

وبعد ، فهذه دراسة متواضعة نتقدم بها فى إجلال إلى مقام الشيخ الرئيس فى احتفال العالم به ،العالم العربى والغربى ، فى ذكراه الألفية . جزاه الله تعالى حق ما يجزى به عباده المخلصين فى طلب الحقيقة ، وإن أخطأهم أحياناً التوفيق .

# ابن سينا الشاعر للدكتور مح<sub>د</sub> بربع شريف

لفت ابن سينا أنظار العالم إليه ، وبرزت شخصيته للوجود بكتبه ومقالاته. التي ألمت بأطراف الحياة في عصره ، فهو طبيب وفيلسوف ورياضي وفلكمي ، وسياسي ، وباحث في طبيعة الأشياء ، وهوكاتب قصصي ، وأديب ناثر ، فلم لا يكون شاعراً ؟ ولم لا يضاف هذا الحانب الأدبي إلى هذه الشخصية التي عاشت والأدب في عنفوانه وازدهاره ، والعصر عصر أبي العلاء والمتنبي وبديع الزمان ؟ كل ذلك جعل الكتاب يبحثون في هذه الناحية من نواحي شخصيته و محاولون أن مجعلوا له مكانة بين الشعراء ولو لم يكن له ديوان ، وراحوا يتلمسون قطعة من الشعر أوبيتاً فيه أثارة من الخيال ينسب إليه ليجعلوا من ذلك موضوع بحث يضم إلى البحوث عن ابن سينا ، ولم يجدوا بأساً أن يتعلقوا بأى سبب ولوكان ضعيفاً، وقد أدى مهم هذا الحرص إلى الغلو ، فهو فى نظر المستشرق الإنجابري ( براون Brown ) شاعر بين شعراء الفرس ، وهو في رأى المستشرق ( ايث Ethé ) شاعر فارسي غنائي ، نظم في الغزل والحمرة ، وله رباعيات على غرار رباعيات الخيام ، وقد جمع له من مصادر مختلفة خمس. عشرة قطعة شعرية ، منها اثنتا عشرة رباعية وبيتان من الشعر وقصيدتان في الغزل والحمرة ، ولا يتجاوز مجموع ذلك كله أربعين بيتاً فترجمها إلى الألمانية ، ونشرها فى مجلة جوتنجن ناخرشتن Göttingen Nachrichten عام د١٨٧ تحت عنوان « ابن سينا الشاعرالغنائى» . ويظهر أن « ايث » لم يكن موفقاً فى روايته ، فقد. نسب إليه رباعية من أشهر رباعيات الخيام مع أنها معروفة مألوفة الهراءالإنجلمزية عند فيتزجيرالد الذي ترجم مجموعة من رباعيات الحيام ، وقد استخرب براون هذه النسبة ، وأيد فيتزجبرالد فيها ذهب إليه ، وقد نقل هذه الرباعية عن الفارسية الأديب العراقى عبد الحق فاضل في كتابه ثورة الخيام، واعتبرها من الرباعيات

المعتمدة غير الجوالة لأنها لم تنسب إلى غير الحيام. وإنى أراهم على حق فى هذه النسبة لأنها تتفق مع تنفج الحيام ودعاواه وثورته ، فقد وثب الحيام برباعيته هذه من حضيض الأرض إلى ذروة زحل ، وحل ما يحيط به من معضلات العالم ، وكسر أغلال الأحابيل والحيل التى كانت تتميده ، فام يبق أمامه حجاب إلا اخترقه ماعدا سر الموت

وأضاف عبد الحق إلى رباعيات الحيام الرباعية الثامنة والثلاثين في كتابه وهي من الرباعيات الجوالة التي نسبت إلى ابن سينا ، واعتبرها خالصة للخيام للصلة الوثيقة بين معانيه وأسلوبه وبين هذه الرباعية ، وهي لم تخرج عن معنى سخريته بالناس ، حين يجرد نفسه من نفسه شخصاً ويطلب منه أن يكون حماراً بين هو لاء الجهال الذين احتجنوا بالحذلقة علم الأرض لأنفسهم ، وادعوا أنهم هم أهل المعرفة والثقة وتجنوا على الناس ، والهموا بالزندقة كل من لم يكن حماراً .

وهناك رباعيات أخر تنسب إلى ابن سينا ، لم ينازعه فيها الخيام ولا غيره ، وسواء أصحت النسبة أم لم تصح ، فإن ابن سينا مات عام ٢٨٥ ه ، وإن الخيام مات عام ١٨٥ ، وإن أقدم نسخة للرباعيات كتبت عام ١٨٥ ه ، وإن الانتحال والوضع في هذه المعانى التي تجول بها الرباعيات أخذامكانة مرموقة بين الأدباء ، فإذا قال أحد رباعية وأراد أن يكتب لها الخلود دحرجها على رباعيات الخيام ، أو ألقاها على أحد الفلاسفة والكتاب ، أو تركها نجرى على ألسنة الناس يتداولونها ويتولون أمر انتحالها على من يشاءون ، وهكذا تكدس عدد ضخم منها في معانى مكررة ، وآراء معروفة في الفلسفة والغزل والخمرة والإيمان والزندقة والنظر في مشاهد الكون والهزل والحد ، وليس بعيداً أن تنسب إليه رباعية أو تنفي عنه أخرى بعد أن نسبت إليه قصيدة كاملة مؤلفة من اثنتين و خسين بيتاً تتحدث عما سينال بغداد على أيدى التتار عند قران المشترى بزحل في الحدى وهو أنحس البروج في رأى المنجمين ، وبين وفاة ابن سينا وانهيار بغداد ما يقرب من مائتين وغمانية وعشرين عاماً ومطلع هذه القصيدة :

احذر بني من القد ... ران العاشر وانفر بنفساك قبل نفر الناقد ر

وقد نسبت إليه فى هذا المعنى أيضاً قصيدة أخرى ، لم يثبت منها ابن أنى أصيبعة إلا البيتين الأولين وهما :

إذا أشرق المريخ من أرض بابل واقترن النحسان فالحذر الحسذر فلابد أن تجرى أمور عجيبة ولابد أن تأتى بلادكم التتر

ولعل براعة الشيخ الرئيس في الفلك والرياضيات ، شجعت الواضعين على هذا الانتحال ، وسهلت للسامعين قبول هذا التنبؤ الغريب الذي لايتفق مع مقاييس المناطقة والفلاسفة . كان ممكن أن يكون ابن سينا شاعراً فحلا ، ولكن البحث العلمي والاستغراق في دراسة الكون وطبائع الأشياء وخواصها وأسبالها شغلا حياته وحالا دون تفرغه للشعر ، مع أنه قد أشبع غريزة حبالنظم فى نظم قواعد العلم والطب ووصاياه ، وأصول المنطق والتوحيد بكلام موزون مقفى يعد بالمئات ، وهي طريقة كان أبان بن عبد الحميد اللاحقي أول من سبق الناس إليها حين نظم كتاب كليلة ودمنة ليسهل على جعفر بن يحي البرمكي حفظها عن ظهر قلب ، ومنظومات ابن سينا لا تخرج عن الطراز الذي نظم فيه ابن مالك ألفيته فى النحو . ومع ذلك كله فإنه لا يوجد ما يمنعنى أن أقول مع القائلين إن ابن سينا شاعر ، وله شعر فيه خيال وفيه معنى عبر به إما دفاعاً عَن نفسه ، أو ترفيهاً عليها من عناء الدرس ، أو هروباً من الحقائق[حين يعصيه منطقه فى وضع قواعده وبراهينه ، فينشر جناحي خياله يستنجده فى كشف بواطن الأمور يضع منها صوراً وأشكالا تكون مائلة أمام العين . ومن طبائع الشعراء أنهم نخلقون الأساطير ، ويبنون منها تماثيل تفضح أستار المعانى ، وفي مثل هذا الإبداع تتفاوت أقدارهم ، فيسمو شاعر بقصيدة تستأهل أن تعلق على أستار الكعبة ، ونخبو ذكر شاعر فى ديوان مشحون بالكلام الموزون ، مهوى به إلى درك النسيان والإهمال . وابن سينا مكثر في النظم ، مقل في الشعر ، عالم بغريب اللغة ونخرج على قواعدها أحياناً ،لا تعرف له أُسلوباً خاصاً ، فهوطوراً تحتذى أساليب القدامى من الشعراء الحاهلين ، فيقف يبكي ويستبكي ويندب الرسوم والطلول، ويذكر الحبيب والعهود، ويرد على العاذلين عذلهم ، ويندب أيام سعدى ، ويقف علم ا دوع عينه ، ومجعلها فرضاً واجباً أداوه ، يكفله قلب لا يعرف نقض العهد إلى سويدائه سبيلا:

قفا نجزى معــــاهدهم قليلا اقد عشنا بها زمناً قصــــــــــراً

نغيث بدمعنا الربع المحيلا نقاسى بعدهم زمنـــاً طويـــالا

> مآقينا وأيدينـــــا إذا ما وقفت دموع عینی دون سعدی

وقفت على الأطلال ماوجدت مسيلا عقدت لها الوفاء وإن عقدى هو العقد الذي لن يستحيل

وطوراً يجمع بين هذا الأسلوب وأسلوب شعراء عصره في الفخامة والحزالة والفخر والاعتراز بالنفس، فهو يستهل ميميته استهلال التمدامي و يجاري مها الميمية التي عاتب المتنبي بها سيف الدولة ، وينشر في تضاعيفها آراءه في الناس وفي نفسه. وفي هذا الحرم الفلكي الذي تعيش عليه ، فهو يصغى إلى الدهر ، فيسمع منه قولا كله حكم ، و بنظر إلى أفعال الناس فإذا هي ساقطة لا حكمة فها ، لأنهم يستهينون بالفضل ويستنقصون الكرم ، وإذا جول عينه في هذا العالم ، فإنها لا تقع إلا على دار لا أرم فها ،وهي حمَّأة فها ينشأ الدود ، ومنها تنبع الأرزاء والأهوال لهذا الدود . والناس فى هذه الدار ليسوا غير نعم ، وإن انغمسوا فى النعيم لأنهم واجدون غنى وعادمون نهى ، وليس الواجد الغنى مثل الذي عدم النهي. ويزعم الشيخ الرئيس أنه قد خلق فيهم واختلط بهم على كره ، ومثله فى ذلك كالليث فى أجم ، ويتعجب من ذلك لأن أجمة من جنسه وهو رب السيف والقلم ، وهو ابن الفصاحة والبلاغة ، وهو لسان فى فيم الزمان ، والعالم والعلم الذي لا يعرف العلم أحداً غيره موسوماً مهذا الشرف ، وفي جنبيه همة لو تستطيع فأنها لاترضى غير الشمس مقعداً ؛ ولكن ماذا يصنعوقد نصق بهذا الحرم الثقيل الذي يحف به الشقاء ، وهوجرم لا يصغى إليه إلا كل صاغر نادم كئيب .

وأسمع الذهر قولا كله حكم قد أكر مالنقص لمااستنقص الكرم مالى أرى حكم الأفعال ساقطة مالى أرى الفضل فضلا يستهانبه

جولت في هذه الدنيا وزخرفهـــا كجيفة دودت فالدود منشؤه

عيني فألفيت داراً ما مها أرم فها ومنها له الأرزاء والطعم

وربما نعمت في عيشها النعم ليسالذي وجدوا مثلالذي عدموا كرهاً فايس غنى عنهم ولا لهم رأيت ليثاً له من جنسه أجم . ؟ كذاك نخدم كفي الصارم الخذم

ليسوا وإن نعموا عيشاً سوى نعم الواجدون غنى العادمون نهي خلقت فهم وأيضاً قد خلطت بهم أسكنت بينهم كالليث في أجم إنى وإن كانت الأقلام تخدمني

أنا اللسان قديماً والزمان فم لأهله أنا ذاك المعلم العلم

أما البلاغة فاسألني الحبير سها لا يعلم العلم غيرى معلماً علمــــاً

ولو وجدت طلاع الشمس متسعاً لحط رحل عزيمي كنت أعتزم

لكنها بقعة حف الشقاء لهــــا 💎 فكل صاغ إليها صــاغر سدم

وكل هذه المعاني معروفة مكررة ، تتداولها ألسنة الشعراء ، وتتلاعب فى صياغتها الألفاظ والقوافى والأوزان ، ليس فها ذلك الإبداع الذى كان ينتظر من فيلسوف ملأ عقله فم الزمان ، ولا هي من طبائع رجل عرف عنه أنه كان يقول في شعره:

> عتبوا على فضلى وذموا حكمتي إنى وكيدهم وما عتبوا بــــــه وإذا الفتى عرف الرشاد لنفسه

واستوحشوا من نقصهم وكمالى كالطود محقر نطحه الأوعسال هانت عليه ملامة الحهال

ويقول في نثره : «ولن تخلص النفس عن الدرن ما التفتت إلى قيل وقال، ومناقشة وجدال ، وانفعلت محال من الأحوال » .

وليس ما في هذه القصيدة إلا الدفاع ورد الانفعال اللذين بعثهما حسد الناس للرئيس وتقولهم عليه واتهامهم إياه بالزندقة والحهل باللغة فقد روى « أنه كان بحضرة الأمبر علاء الدولة ، وأبو منصور الحبائى حاضر فتكلم الشيخ

في هذا المجلس بما حضره ، فالتفت أبو منصور إلى الشيخ يقول : «إنك فيلسوف وحكيم ولكنك لم تقرأ من اللغة ما يرضى كلامك فيها » ، فاستنكف الشيخ من هذا الكلام وتوفر على درس كتب اللغة حتى بلغ بها منزلة قلما يتفق مثلها ، وأنشأ ثلاث قصائد ضمنها ألفاظاً غريبة . ولم أعتر على قصيدة منها . وفي هذه المجموعة الشعرية التي رواها ابن أبي أصيبعة من غريب اللفظ والأسلوب ما يكني أن يعرفنا بقصائده الأخرى .

ومثلما نظم ابن سينا فى الغزل والفخر والشيب والشباب والزهد والحكمة نظم فى الحمرة ،ولكنه لم يصل فى وصفها إلى ماوصل إليه فحول الشعراء المعروفين. وغاية ما وصل إليه فى وصفه لها أنها إذا صبت فى الكأس صرفاً غابت ضوء السراج ، فيظنها الشارب ناراً فيطفئها بالمزاج :

أو هي التي تنزل اللاهوت ناسوتها كما تنزل الشمس برجها ، وهي التي قال الهائمون بها إنها هي والكأس ، وما مازجها مثل أب متحد مع ابن وروح .

والشيخ الرئيس مفتون في النفس ، وهي في أوليات دراساته ، فتن بها من قبله سقراط ، وأفلاطون ، وكان كتاب أفلاطون في النفس بين أوثق المصادر لابن سينا ، ويبدو لى أن الأثرة وجدت وجهتها إلى هولاء العباقرة وأمنالهم فطفقوا يبحثون عن خلودهم في شيء آخر غير كتبهم وآرائهم ، وينشدونه في عالم آخر ، لأن الآراء تتغير وتتبدل وتنسى ، والأجسام تفني وتبلى وتذر وهاالرياح فأي شيء يبقى ؟ إن النفس موجودة عند ابن سينا وجوداً غيربدني وشعور الإنسان بذاته وإنيته دلالة واضحة على وجود النفس ، فهل هي قوة في الحسم ؟ وإذا كان الأمر كذلك ، فما هي هذه القوة ؟ أهي دم يجرى في العروق ، أم واذا كان الأمر كذلك ، فما هي هذه القوة ؟ أهي دم يجرى في العروق ، أم وسكنات تستولى على الحسم فيقوم بها ؟ هل هي مادية أو غير مادية ؟ وماعلاقتها بالحسم ، أتفني معه أم تفارقه إلى دار الخلود وتتركه يفني في دار الفناء؟ وما هي قوى النفس بل ما هي أنواعها ؟ أهي قوة قدسية ترتسم فيها المعقولات

من الفيض الإلهي كما ترتسم الأشياء في المرايا الصقلية ؟ أم هي ضرب من النبوة إذا وصلت إلى درجة من الصفاء وهي أعلى مراتب النفس ؟

كل هذا بجرى فى بحوث الشيخ الرئيس ، وهو زيادة على أخذه آراءه من الثقافة اليونانية ، يستعين أحياناً بالثقافة الإسلامية ، فالنفس عنده مثل الزجاجة والعلم فيها كالضياء ، وحكمة الله لها زيت ، فإذا أشرق الضياء فالحسم حى ، وإذا خبا نوره فالحسم ميت ، وقد أخذ هذا المعنى من الآية الكريمة في سورة النور : « الله نور السموات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح ، المصباح فى زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى ، يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية ، يكاد زيتها يضىء ولو لم تمسسه نار ، نور على نور ، مدى الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للناس والله بكل شيء علم » .

إنمــا النفس كالزجاجة والعلـــ ـــم سراج وحكمة الله زيت فإذا أشرقت فإنك ميت.

ولكن ابن سينا يقف في محوث فلسفته ، ومقاييس منطقه حائراً لا يدرى كيف يصور للناس منال هذه النفس ، وتقصر عنده دراسة الفلسفة وعلل الكون والمنطق ومقاييسه عن هتك الحجب وتحطى الحواجر ، لأن كل هذه تخضع المدارك العقل ، والعقل لا يمشى إلا بخطى وئيدة واثقة ، فيهرب الشيخ الرئيس إلى خياله من حيث يستطيع أن يركب بساط الريح و محلق ويتخطى الحدود والحواجز ، فينشدنا قصيدته العينية المعروفة التى اختلفت المصادر في ترتيب معانيها ورواية ألفاظها ، ونقص في أبياتها في مصدر وزيادة في مصدر آخر ، ويرسم على البصر ولاتفوت البصرة في غنج ودلال وتمتع وأنفة و إباء أن تتصل بأجسامنا النقيلة المظلمة ، فإذا دخلت هذا المحس المظلم والطلل البالي دخلته غاضبة مكرهة ثم لا تلبث بعد اتصالها به أن تنسى عهود تلك المنازل العلوية ، وتألف هذه المنازل الأرضية الوضيعة ، فيغلما البكاء على ذكرياتها الأولى بين أنقاض هذا الصدر وعظام البدن وسوائله ، وتقع في هذا الشرك كما يقع الطائر في شبكة الصياد ،

الصعود إلى العالم الروحاني ، حتى إذا قرب يوم الطلاقها وخلاصها من هذه الدار الفانية ، وأيقنت أنها تاركة الحسم وأجزاءه وقواه صفا حالها وانكشف الغطاء عنها شرعت تغنى وتدرك ما لاتدركه العيون التي هي منافذ الجسم، ومشت صعداً ترتفع إلى ذروة المقامات العليا :

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تعـــزز وتمنع وهي التي سفرت ولم تتبرقـــع محجوبة عن كل مقلة عارف كرهت لقاءك وهي ذات تفجع وصلت على كره إليك ورنمــــا ألفت محاورة الخــــراب البلقع أنفت وما أنست فلما واصلت وأظنها نسيت عهــودأ بالحمى ومنازلا بفـــراقها لم تقنع من ميم مركزها بذات الأجرع حتى إذا اتصلت سهاء هبوطها علقت مها تاء الثقيل فأصبحت بن المعالم والطلول الخضع نقص عن الأوج الفسيح المربع إذ عاقها الشرك الكثيف وصدها بمدامع تهمى ولما تقلع تبكي وقد ذكرت عهوداً بالحمي وتظل ساجعة علي الدمن التي درست بتكرار الرياح الأربع حتى إذا قرب المسبر إلى الحمى ودنا الرحيل إلى الفضاء الأوسع والعلم يرفع كل من لم يــرفع وغدت تغرد فوق ذروة شاهق

ثم يخون ابن سينا خياله فيعود إلى عفله يسأله ، لماذا أهبطت من تلك الذروة إلى هذا الحضيض ، هل هذا الهبوط لحكمة خفيت على الأذكياء ؟ أوأن هبوطها كان أمراً لا مفر منه ، حتى يمكنها أن تتحلى بالعلم في الحياتين : الحياة الفانية والحياة الباقية ، وتصبح عالمة بكل خنى ؟ إن كان ذلك كذلك فهو أمر عجيب وهي حكمة خفية ؛ مع أن هبوطها من أجل العلم والإدراك في العالمين أمر لا صرورة فيه .وإن كان هبوطها من أجل البدن فلم قطعت علاقتها بسية ؟ ؟

فلأى شيء أهبطت من شاهق إن كان أهبطها الإله لحكمة فهبوطها إن كان ضربة لازب وتعـود عالمـة بكل خفيـة

سام إلى قعر الحضيض الأوضع طويت عن الفطن اللبيب الأروع لتكون سامعة لما لم تسمع في العالمين فخرقها لم يرقع

ويترك ابن سينا مناقشته وجدله ويلجأ إلى خياله فيرسم لها صورة جميلة من صور الطبيعة في البرق الحاطف بين السحب يلمع ويخنى، ولا تلبث العبن أن تنساه وتنتقل إلى صورة أخرى :

فكأنها برق تألق بالحمى ثم انطوى فكأنه لم يلمع وهنا يتركنا دون جواب قاطع وكأنه يعود إلى حيرته وهو يردد البيتين ـ من شعره :

فلم أر إلا واضعاً كف حائر

لقد طفت في تلك المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم على ذقن أو قارعاً سن نادم

# شاعریة ابن سینا للدکنور محمد مهدی البصبر

كلكم تعلمون أن ابن سينا رجل معلمى، درس الطب والمنطق والرياضيات والإلهيات والطبيعيات والفقه واللغة ، وكتب فى أكثر هذه الفنون كتباً لا تزال باقية . وقرض الشعر ، والناس جميعاً يعرفون عينيته التي مطلعها . .

هبطت إليك من المحال الأرفع ورقاء ذات تعسز ز وتمنع والتي تحدث فيها عن النفس بصورة رمزية ، ولكني قد لا أغلو إذا لاحظت أن الناس قليلو الإلمام بشعره الذي تحدث فيه عن الحب والبغض ، والحياة والمسال والناس ، والسرور والحزن ، والخمرة ، والمرأة ، وما إلى ذلك من الفنون والأغراص التي يتحدث عنها الشعراء عادة . وأرجو أن أوفيه بعض حقه من هذه الناحية .

وموضوع حديثي مجموعة صغيرة من شعر الرجل نشرت مع كتابه (منطق المشرقيين) المطبوع في القاهرة عام ١٣٢٨ ه الموافق ١٩١٠ م . وأسرع وأقول لكم إن هذه المجموعة بعيدة كل البعد عن أن تشتمل على شعر ابن سينا كله ، ومن الأدلة على ذلك خلوها من قصيدة ذكر ابن سينا نفسه في ترجمته التي كتها بقلمه أنه نظمها في (جرجان) واصفا بها حاله ومضمنا إياها قول الشاعر :

لما عظمت (۱) فليس مصر واسعى · لما غلا ثمنى عدمت المشترى ومن الأدلة على نقص هذه المجموعة خلوها من قصيدة أخرى ذكر أبو أعبيد الجوزجانى تلميذ الرئيس أنه نظمها عندما غضب عليه (تاج الملك) واعتقله فى قلعة (فردجان) بسبب اتهامه إياه بمكاتبة خصمه (علاء الدولة) وقال فها مشيراً إلى حبسه:

<sup>(</sup>١) هكذا في منطق المشرقيين وربما كان الصواب : والهد عظمت .

دخولى باليقين كما تــــراه وكل الشك فى أمر الحروج وإذاً فالمجموعة التى أحدثكم عنها من شعر الرئيس ناقصة ، ولكنها مع ذلك تكنى فى اعتقادى لتكوين فكرة صحيحة أو شبه صحيحة عن شاعريته ، لأنها تمثل عواطفه ومثاعره ومقاصده وأغراضه من حيث هو شاعر ، وتمثل لغته وأسلوبه تمثيلا كافياً .

تحدث ابن سينا في ما لدينا من شعره عن الدنيا فأعاد إلى الذاكرة ماوصفها به أسلافه من الحكماء ، من غدر ومكر وإقبال على جهلاء الناس ، وإدبار عن علمائهم ، ومواتاة لشرارهم ومجافاة لخيارهم ، وقد يبدو غريباً أن ابن سينا الذي رزق المجد والحاه والشهرة في عنفوان شبابه ، والذي تقلد الوزارات ودبر شئون الإمارات ، ووضع يده على خزائن الأموال ، واستمتع بما شاء من نعيم الحياة وصفاء العيش ، يحكم على الدنيا هذا الحكم الصارم ، ولكنه يوفق بين رأيه فيها وإقبالها عليه حين يقول :

عرفت عقوقها فسلوت عنها فلما عفتها أغريتها بى وإذاً فإقبالها عليه فى رأيه إساءة إليه ونكاية به ، لإنها تعطيه ما لم يرد وتمنحه ما لم يطلب؛ وما أريد أنأحقق الآن مبلغ صدق ابن سينا فى هذا الزهد فلتلك المحاولة مكانها فى حديث آخر ، ولكن هذه هى الكلمة التى يوفتى فيها ابن سينا بن رأيه فى الحياة أو الدنيا وبن إقبالها عليه .

وكما برم صاحبنا بالدنيا أو الحياة ، برم كذلك بالناس فوصفهم بسوء الطباع وفساد الأحوال ، وخبث السرائر ، وعبادة الأهواء والشهوات ، وكيد بعضهم لبعض ، وتأليه المادة ، ونبذ كل ما يشرف الانسان ويرفعه على سائر صنوف الحيوان . وهو لذلك بحب العزلة ويرغب فى الوحدة ولكنه غير قادر على ذلك ، لأنه ابتلى بالناس كما ابتلوا به فلا غنى له عنهم ولا غنى لهم عنه : خلقت فهم وأيضاً قد خلطت مهم كرهاً فليس غنى عنهم ولا لحم

ولكن إن كانت الظروف قد فرضت على ابن سينا صحبة الناس وألزمته معاشرتهم ومخالطتهم، فإنه ليربأ بنفسه عن أن يساهم في أقوالهم ويشارك في أفكارهم وآرائهم ، وعلى هذا فإنه قريب منهم بجسمه ، بعيد عنهم بنفسه ؛ حاضر معهم بشخصه ؛ غائب عنهم بعقله :

أخالطهم ونفسى فى مكان من العلياء عنهم فى حجاب و نخص ابن سينا أولى الثراء من الناس بنصيب غير قليل من نقده بل من مقته فيقرر أنهم أغنياء الجيوب فقراء النفوس والقلوب؛ موفورو الحظ من المروءة والفضل:

ليسوا وإن نعموا عيشاً سوى نعم وربما نعمت في عيشها النعم الواجدون غنى العسادمون نهى ليس الذى وجدوا مثل الذى عدموا وواضح أن كلام ابن سينا هذا بمت بصلة قوية إلى قول أبى تمام : ينال الفتى من دهره وهو جاهل ويكدى الفتى فى دهره وهو عالم ولوكانت الأرزاق تجرى على الحجا هلكن إذن من جهلهن البهائم ولكن مما لاشك فيه أن ابن سينا أكثر نجاحاً وأعظم توفيقاً من أبى تمام ولما كانت هذه نظرة ابن سينا إلى الناس ، فقد هان عليه إقبالهم عليه وإدبارهم عنه ، وصغر في عينه حبهم له وبغضهم إياه :

سيان عندى إن بروا وإن فجروا فليس بجرى على أمثالهم قلم على أنه يدخر أوفى نصيب من احتقاره وازدرائه لأولئك الذين يحسدونه على فضله وينفسون عليه شهرته ومكانته ، فإنه يشبههم بالوعول التى تنطح الصخور فتحطم قرونها دون أن تنال منها شيئا :

ويبلغ الشاعر الفيلسوف منتهى التوفيق فى تصوير معاصريه وبليته بهم حبن بقول :

أكاد أجن فيا قــــد أجن فلم ير ما أرى إنس وجن رميت من الحطــوب بمصميات نوافذ لا يقوم بهــا مجن وجاورني أناس لو أريدوا على منفت ما أكلوه ضنوا فإن عنت مســائل مشكلات أجال سهامهم حــدس وظن وإن عرضت خطوب معضلات تواروا واستكانوا واستكنوا

ويعجبني أن ألفت انتباه حضراتكم إلى ما فى هذه الأبيات من شدة فى الأسر ، ومتانة فى السبك ، وتأنق فى الزخرفة . ولاسها إلى هذه الأخبرة ، فقلــ تأنق ابن سينا في أبياته هذه ما شاء فجاء بالمحانسات الناجحة والمطابقات الطريفة دون أن يدب إلى كلامه الوهن ، أو بظهر عليه التكلف .

ولكن ما موقف ابن سينا من المرأة ؟

إنه ينظر إلها نظرة الوامق العاشق الذى عحضها الود ويصدقها الحب ولايصغى فها إلى عذل عاذل ولوم لائم، بل إنه يذرف في حبها الدموع الغزار، ويصعد من أجلها الأنفاس الحرار:

وقفت دموع عيبي دون سعدى على الأطلال ما وجدت سبيلا

عقدت لها الوفاء وإن عقدى هو العقد الذي لن يستحيلا

على أن هذا ينطبق على حياته كل الانطباق ، ويتفق وما نعرف عن علاقته بالمرأة كل الاتفاق . وهذا مع العيم بأنه يسيء الظن بأخلاقها فبرى أنها تسيء أكثر مما تحسن وتضر أكثر مما تنفع :

أساجية الحفون أكل خـود سحاياها استعرن من الرحيق هي الصهباء مخبرها عـــــدو وإن كانت تناغي عن صديق

وكما يهم ابن سينا بالمرأة كذلك بالحمرة فهي عنده ( نار تتأجج وسراج يتوهج ) بَل إن لها من السلطان على نفوس شاربيها وعقولهم ما يكاد يحملهم على تألما:

لو أنها يوماً وقد ولعت بهم قالت ألست بربكم قالوا بلي بيد أن هذا الشاعر المولع بالمرأة والخمرة مولع أشد الولع بالعلم، يحث على طلبه ويدعو إلى تعلمه ، لأنه يرى فيه السبيل الوحيد إلى الإنسانية الحتمة والفضيلة

وذر الكل فهي للكل بيت إنما النفس كالزجاجة والعلم سراج وحكمة الله زيت وإذا أظلمت فإنك ميت فَإِذَا أَشْرِقِت فَإِنْكُ حَيْ

ولابد لى فى ختام هذه الكلمة من التنويه باهتمام ابن سينا الشديد بالمعنى ، فإنه يوثره بعنايته ويفضله على اللفظ كثيراً ، ولهذا تحسن ديباجته حيناً وتسوء حيناً .أما معانيه فإنها حسنة دائماً وربما امتازت بالابتكار ؛ فمن معانى ابن سينا المبتكرة أو الني يخيل إلى أنها مبتكرة قوله واصفاً تتابع النكبات والمصائب عليه فى بعض أدوار حياته :

محسن إلى توجهت فكأنى قد صرت مغناطيس وهى حديد وقوله واصفآ إمعان معاصريه فى إيذائه ، وترفعه عن محاسبتهم ومعاتبتهم بليت بعسمالم يعسملو أذاه سوى صبرى ويسفل عن عتابى وقوله واصفاً الشباب والمشيب :

شبابك كان شيطاناً وريدا فرجم من مشيبك فى شهاب إن تشبيه المشيب بالشيطان ولكن تشبيه الشباب بالشيطان وجعل المشيب شهاباً يرجمه به، شىء مبتكر فيما أحسب. ولابن سينا معان أخرى مبتكرة ليس من الضرورى أن نحيط مها جميعاً.

أما أن ابن سينا ذو نهم عقلى كبير فإنه لم يقنع بما تبوأ من مقاعد عديدة حول موائد الطب والمنطق والفلسفة وما يجرى مجراها فشغل مكاناً لا بأس به على مائدة القريض .

# مشكلة الألوهية بين ابن سينا و المتكلمين للدكنور م<sub>حمر</sub> البهى

إن الوضع التاريخي لتسلسل فكرة الألوهية في الحماعة الإسلامية، منذ حاول العلماء المسلمون معالحتها والتعبير عن تصور الإنسان المسلم لذات الله تعالى ، يقضى بأن يكون العنوان لهذه المحاضرة :

## ان سينا بين المعتزلة والأشاعرة

لأن رجال الاعتزال في صورهم المختلفة هم الذين بدأوا بالصنعة العقلية حول الله ، وأنشأوا ما يسمى بالجدل الكلامىأو ما يعرف أيضاً بر علم أصول الدين » .

وبعد أن نشأ هذا الفن على يد رجال المعتزلة ظهر فى أفق الصنعة العقلية فى الجانب الإلهي فلاسفة المسلمين وطهر جدلهم العقلى . وامتاز هذا الجدل بالاستئناس ،أو الاعتماد على الفكر الدخيل وعلى أسلوبه فى المحاجة كذلك .

ثم تكونت المدرسة الأشعرية ، واحتطت لنفسها منهجاً يقوم على توجيه علم العقيدة توجيهاً محاول جمع أرباب الملة على رأى واحد فى الاعتقاد فى الله ، وفى الوقت نفسه يجد من سيطرة الاتجاه العقلى فى شرح دات الله تعالى . وسواء أخذ رجال هذه المدرسة أنفسهم بالتزام هذا المهج أو خالفوه فى بعض أطوارها ، فقد رسمت لنفسها هذا المهج منذ أن انشق مؤسسها أبو الحسن الأشعرى عن أهل الاعتزال ، وإن قام من بعده الغزالى مهاجم فى كتابه التهافت ابن سينا ممثلا لفكر الإغريق .

ففلاسفة المسلمين في المشرق – ومن بينهم ابن سينا – وسط في الوضع التاريخي لفكرة الألوهية بين رجال الاعتزال من جانب أو كما يلقبهم بعض المستشرقين ، كجلدزيهر وماكس هورتن ، بأحرار الفكر في الإسلام ، وبين

الأشاعرة من جانب آخر، أو كما يسمون أنفسهم أهل السلف، وهم أولئكم الذين يبتعدون عن التأويل، بله الاعتماد على الفكر الدخيل في شرح ذات البارى وصفاته.

لكن لأن أهل الاعتزال وكذا رجال المدرسة الأشعرية ، هدفوا في صنعتهم في المحاجة وفي جدلهم الإنساني إلى « الدفاع عن العقيدة » تميزوا عن ابن سينا وسابقيه ولاحقيه ممن يعرفون بفلاسفة المسلمين . إذ أن هؤلاء الفلاسفة حاولوا في عملهم العقلي « التوفيق » والملاءمة بين الذكر الدخيل في علة الوجود فيما بعد الطبيعة من جانب وتعاليم الإسلام في الله من جانب آخر . وأصبح فلاسفة المسلمين تبعاً لذلك في وضع متقابل مع المتكلمين ، وإن كانت الغاية الأخيرة للمسلمين تبعاً صيانة ذات الله عن أن يساء فهمها من قبل الإنسان المعتقد . لكن طريق المتكلمين في جملته أشبه بدفع ورد عنه ، وطريق الفلاسفة أشبه مجمع وضم إليه .

ولأن التقابل بين الفلاسفة والمتكلمين في معالحة مشكلة الألوهية على هذا النحوآثرنا أن يكون عنوان المحاضرة «مشكلة الألوهية بين ابن سينا والمتكلمين ونعرض رأى ابن سينا – ممثلا الهلاسفة المسلمين في المشرق – في هذه المشكلة نم نتبعه برأى المتكلمين ما بين معتزلة وأشاعرة بما يعد معبراً عن الطابع العام لكل فريق منهم

#### الفلسفة الإسلامية الإلهية:

لم تكن فلسفة المسلمين أيها السادة تحت ما يعنون لها باسم «الفلسفة الإسلامية الإلهية » هي فلسفة مدرسة إغريقية بعينها فيها بعد الطبيعة ، ولا هي خلاصة المدارس الإغريقية في هذا الجانب مجتمعة ، كما لم تكن آراء الإسلام صرفاً ، بل هي محاولات عقلية ربطت بين فكر مختلفة يونانية وشرقية ، ومنطقية وتصوفية ، وتعالم دينية متنوعة مسيحية وإسلامية .

وتاريخ الفلسفة يتحدث فى وضوح عن عملية «التوفين» التى سادت طابع التفلسف الإنسانى على أثر ضعف «الاصالة» أو الإمامة فى المدارس الفلسفية الإغريقية بوفاة أرسطو، وعلى الأخص منذ القرن الأول قبل الميلاد

إلى أن ظهرت الفلسفة في بغداد عاصمة الخلافة الإسلامية ، وإلى آن ظهر حملة هذه الفلسفة بآرائهم في كثير من جوانب الوجود بعد منتصف القرن الثامن اليلادي تقريباً. وهي لم تظهر في بغداد في هذا الوقت إلا بعد أن مرت بمدينة الإسكندرية وأقامت بها أكثر من أربعة قرون ، وانتقلت إلى الشرق الأدنى واستقرت به أيضاً فترة طويلة في مدارسه التي أشهرها الرها ونصبين . كما لم تصل إلى بغداد أيضاً إلا وقد اجتمعت فيها عناصر مختلفة من الفكر الإغريق على تنوع مدارسه ، ومن الديانات الشعبية والمسيحية ، وكذا من التصوف الشرق والشروح العقلية لبعض الديانات الآرية . و « التوفيق ، الذي يعد ظاهرة أو طابعاً للتفلسف الإنساني بعد اضمحلال حصر الإمامة أو ما يسمى بالنظام الفلسفي System ، وبعد مرور الفترة التالية له وهي فترة الذيرح والتعليق على التأويل العمل عندما يبدو تعارض بين فكرة فلسفية لمدرسة معروفة وفكرة أخرى لمدرسة المعقلي عندما يبدو تعارض بين فكرة فلسفية لمدرسة معروفة وفكرة أخرى لمدرسة ناسهاوية وغير السهاوية .

اشتغل بهذه الفلسفة الدخيلة – ولكثير من كتبها هذا الطابع الذى ذكرناه – عدد و فير من علماء المسلمين بعد أن نقلت مصادرها إلى اللغة العربية عن طريق كثير من الأطباء والحكماء غير المسلمين ، ثم فيها بعد عن طريق بعض المسلمين . والفلاسفة في الجماعة الإسلامية هم ذلكم النفر من هو لاء العلماء الذين وسعت صدورهم لحذه النقافة الفلسفية ولم يروا فيها ما يجرج إيمانهم بعقيدتهم الدينية في الله .

## عمل ابن سینا :

وعمل ابن سينا في الجانب الإلهى يعد الصورة الأخيرة للفلسفة الإسلامية الإلهية في المشرق . وهي صورة تعرف بالوضوح وكثرة التعليل والبرهنة ، وإن لم يحتلف عمله هذا في الحوهر والمهج عن عمل فيلسوف إسلامي مشرقي آخر قبله.

ابن سينا ــ كواحد من الفلاسفة الإسلاميين في القرون الوسطى ــ قبل الفلسفة الدخيلة حتى في جانب ما بعد الطبيعة على أنها حكمة تكاد تكون معصومة

عن الحطأ ، ولم يتخل فى الوقت نفسه عن اعتقاده بالإسلام ، بل زيادة على ذلك رغب فى أن يضيف إلى كونه معتقداً بالإسلام كونه مويداً له من جهة العقل عن طريق (الفلسفة الإغريقية). وبدا اله أنه إذا اتفقت الحكمة والوحى كان ما اتفقا عليه موكداً فى الصحة ويقيني المعرفة. وكذلك بدا لغيره من الفلاسفة الدينيين مثل ما بدا له فى هذا الشأن ، أمثال : فيلون اليهودى ، ويحيى النحوى المسيحى ، والفاراني المسلم .

ورأى ابن سينا فى الله تبعاً لذلك ملتى لرأى الحكمة ورأى الدين معاً . وبعبارة أخرى هو جمع لعدة عناصر مختلفة : بعضها يتصل بالمدارس الفلسفية القديمة ، والبعض الآخر يتصل بطبيعة الأديان ومن بينها الإسلام .

والله في نظر ابن سينا:

- (١) واجب الوجود،
  - (ب) خبر مطلق ،
- ( ح) فاض عنه غبره ،
- (د) خالق ، قادر ، مرید ، عالم السموات والأرض . . . إلى آخر ما يوصف به .
  - ١ واجب الوجود رمز للفكرة الأرسطية في العلة الأولى ،
  - ٢ الحبر المطلق رمز لفكرة الأفلاطونية في المثال الأعلى ،
- ٣ فاض عنه غبره وصف للطبيعة العليا في رأى الأفلاطونية الحديثة ،
- خالق ، قادر ، مرید ، لا یخنی علیه شیء فی الأرض ولا فی السموات . . . من أو صاف الله تعالى لنفسه فی القرآن الكر م .

هل تنسجم هذه الضروب الأربعة من ضروب الوصف التي جمعها ابن سينا فى شرحه لذات الله بعضها مع بعض ؟ إنه الوجود الذي يحكم العقل بضرور ته من نفسه .

(أ) أما واجب الوجود فهو تعبير لأرسطو يتضمن أن «ما صدقه» غير مفتقر فى وجوده إلى غيره ، كما أنه غير منتظر له حالة أخرى ووصف آخر لم يكن له أول الأمر ، فهوقائم بنفسه مستغن عن غيره، وثابت لا يتغير، وهو لهذا كامل كل الكمال ،

كما يتضمن أن ما عداه فى الوجود راجع فى وجوده إليه ، فهو لذلك أقل كمالا منه .

وأخيراً يتضمن وحدة الذات التي هي ما صدقه وحدة في حقيقة أمرها وفي مفهومها . فوحدتها من كل وجه ، وهي لذلك ليست ذاتين فأكثر ، وليست في تصور الذهن إياها مركبة من جزأين فأكثر .

(ب) وما يتضمنه واجب الوجود على هذا النحو إذا وضع فى جواره فى وصف العلة الأولى أو فى وصف الله ما ينسب إلى أفلاطون فى تحديد المثال الأعلى عنده من أنه الحير المطلق ربما يبدو أن ايس بين النوعين ما يتعارض بعضه مع بعض ، لكن بعد التأمل قليلا يتضح أن وصف الكلمة الأولى بالحير أو بأى وصف آخر بعد وصفها أنها واجبة الوجود ضعيف الانسجام أو هو عبارة عن ضم لا ترابط فيه .

لأن من خصائص واجب الوجود - كما أسلفنا - أنه واحد من كل وجه ، في الواقع وفي تصور الذهن إياه . فبعد أن توصف العلة الأولى أو الله بأنها واجبة الوجود أصبح من لوازمها عندئذ أنها واحدة في الذات وفي المفهوم . فلو وصفت بالخبر بعد ذلك - والخبر ليس مستلزماً استلزاماً عقلياً لمعنى واجب الوجود - لأصبحت ذاتاً لها صفة ، أو بمعنى آخر يتصورها الذهن مركبة من موصوف وصفة ، فلم يبق ماصدق واجب الوجود واحداً في المفهوم ، وإن بتى واحداً في الذات ، والفرض أنه واحد من كل وجه .

ولهذا يوثر فى حل هذا الإشكال عن جدل الأفلاطونية الحديثة ، كما يوثر عن رجال الفلسفة المسيحية فى المشرق و نخاصة عن النساطرة : أنه لا تضار وحدة العلة الأولى أو وحدة الله باتصافها بصفات أخرى إذا كانت هذه الصفات فى واقع الأمر ليست أموراً أو أشياء وراء الذات ، بل هى والذات شىء واحد .

وقيمة هذا الحل تتضح من أنه لم يرتفع به التركب فى التصور الذهنى وهو : أن هناك موصوفاً ذا صفة .

(ح) ولو انتقلنا بعد ذلك إلى تعرف الانسجام أو عدم الانسجام بين وصف العلة الأولى أو الله بواجب الوجود أولا، ووصفها إثر ذلك بأن غيرها

فاض عنها لوجدنا على الأقل أن الوصف الثانى إضافة جديدة لم تعرف لأرسطو صاحب واجب الوجود ، ووجدنا أيضاً أن وصف العلة الأولى بفيض غيرها عنها بعد وصفها بواجب الوجود ربما يشعر بتغييرها وعدم ثباتها على حال واحدة. ولذا نرى أفلوطين صاحب هذا الوصف الثانى يستخدم - دفعاً لهذا التوهم في تصور الفيض عن العلة الأولى أسلوب الحيال والشعر ، فيشبه الفيض بأشعة الشمس ويقصد إلى أمرين في ذلك : إلى أن الفيض أمر طبيعي فهو متصور في جانب العاة الأولى منذ تصورها الإنسان ، وإلى أنه لا يغير من ذاتها ولا من وحدتها شيئاً ، كالأشعة بالنسبة للشمس في كلا الأمرين .

فضم شيء إلى شيء ، كالذي هنا في إضافة الفيض إلى واجب الوجود في وصف العلة الأولى، إن لم يوهم شيئاً من التضارب على نحو ما شعر به أفلوطين عندما حاول رفعه على الوجه السابق ، فليس ذا معزى أكثر من أنه تأليف وجمع فقط لذات التأليف والحمع . فضلا عن أنه يفضي إلى التركب الاعتباري في مفهوم العلة . إذ ستصبح موصوفة بصفة ، وذلك تأباه وحدتها من كل وجه التي هي من مستلزمات كونها واجبة الوجود .

(د) أما الوصف بالحلق ، والقدرة ، والإرادة ... إلخ ، ثمع كونه يؤدى إلى التركب الاعتبارى فى مفهوم العمة التى أصبحت واجبة الوجود ، لأنه وصف بما لم يتضمنه معنى واجب الوجود ، فإنه فوق ذلك يتعارض فى وضوح إذا اجتمع مع الفيض فى وصف العلة الأولى أو الطبيعة العليا أو الله تعالى . فالحلق والقدرة ، والإرادة . . . معان تنبى عن الفعل والتأثير القائم على الاختيار فى جانب العلة الأولى إذا وصفت بها ، بينا وصفها بالفيض بعد ذلك أو قبل ذلك يدل على أن صدور الموجودات عنها بطبيعتها فهو أمر لازم لها لا يخضع لاختيار كما لا يتصل عقولة الفعل .

وابن سينا في جمعه وصف العلة الأولى أو الله لهذين النوعين من الوصف - نوع الفعل والتأثير من جانب عندما يصفها بالخلق والقدرة . . . ونوع الإلزام والطبع من جانب آخر عندما يصفها بالفيض - لم يكن صاحب اختيار في ذلك على ما أعتقد ؛ بل إما اضطر إلى الحمع بينهما إرضاء للدين وحرصاً على الفلسفة ،

أو قصر تفلسفه على تعليل ما نقل إليه فى هذا الشأن عن مدرسة الإسكندرية فى عهدها الأخير ، وهو عهد التوفيق بين المسيحية والفكر الفلسفية اليونانية والحكمة التصوفية الشرقية .

وفوق هذا فإن وصف العلة الأولى بالعلم وبأنه علم شامل لكل شيء في الوجود مفض إلى عدم الثبات على حال واحدة في ذات العلة ، لأن ضرباً من موضوع العلم وهو الوجود المشاهد متغير ، والعلم بما يقع فيه من أحداث جزئية متجدد . بينما وصف العلمة نفسها بواجب الوجود يقتضي حماً بقاءها على حال واحدة .

وابن سينا حاول أول ما حاول أن يو ضح : أن وصف العلة الأولى التي جعلت واجبة الوجود ، ووصفها بصفات أخرى كالصفات التي أتى بها الدين ، لا يتعارض مع وحدتها في ذانها ، لأن مرد هذه الصفات إلى نفس الذات وليست أموراً أو معانى أخرى وراءها . وهنا في هذه المحاولة يشرح صفات الحلق والإرادة والقدرة ، والحياة ... إلى آخر تلك الصفات بما لا يخرج عن معنى العلم . ويذكر أن ذات واجب الوجود – لأنها مجردة – عقل محض ، فهي علم كذلك . فليس هناك إذن في دائرة العلة الأولى أو الله تعالى غير العلم ، أو بعبارة أخرى غير الذات .

وفات ابن سينا فى ذلك أن وحدة العلة فى تصور الذهن إياها بعد كونها واجبة الوجود لم تصن بهذا الشرح وبتلك المحاولة العقلية ، لأنه لم يزل باقياً : أن هناك فى دائرتها موصوفاً ذا صفة .

كما حاول أن يبين أن وصف العلة الأولى بشمول العلم لا يتنافى مع بقائها على حال واحدة ، هذا البقاء الذى استلزمه وصفها بأنها واجبة الوجود . لأن علمها بالأحداث الحزئية فى هذا العالم – هكذا يذكر ابن سينا – ليس عن طريق وقوعها فى آناتها وأزمنها ؛ بل عن طريق مبدإ كلى لها . فعنصر الزمن – وهو سبب التغيير والتجديد – ليس داخلا إذن فى علم العلة الأولى أو علم الله ، وإن دخل فى متعلق علمه وموضوعه .

ولم نر لابن سينا محاولة في بيان انسجام وصف العلة الأولى بفيض غيرها عنها مع وصفها بالحلق والقدرة ، والإرادة ... وبعض مؤرخي الفلسفة يحاول

أن يعلل بقاء هذه الفجوة عنده بأن المنطق أو التعليل العقلي لم يكن الطابع الوحيد لتفلسف ابن سينا ، بل طابع تفلسفه العام : منطق في البداية وتصوف في النهاية. وفي مجال المنطق يطلب التعليل ، وفي مجال التصوف يعحز منطق الإنسان ويسود نور البصيرة .

هكذا يبرر بعض مؤرخى الفلسفة موقف ابن سبنا عندما يراه يضيف الفيض إلى أوصاف العلة الأولى بعد أن يصفها بواجب الوجود ويصفها كذلك بصفات الخالق الفاعل .

\* \* \*

أربعة أنواع من المبادئ ترجع إلى أربعة مصادر فى المعرفة : ترجع إلى أربعة مصادر فى المعرفة : ترجع إلى أرسطو ، وأفلاطون ، والأفلاطونية الحديثة ، وكتاب الله المنزل ، جمعها ابن سينا فى شرحه لذات الله تعالى ، وشغل نفسه بالتوفيق بين بعضها بعضاً ، مع أن بعضها يضاد البعض الآخر منها .

ونتيجة مثل هذا التوفيق لا ينتظر أن تكون سوى عدم انسجام فى واقع الأمر بين العناصر التى وفق بينها ، وسوى التقيد فى فهم ما قصد إلى شرحه وتوضيحه .

لكن هي سمعة أفلاطون وأرسطو في تاريخ الفكر القديم حملت رجال الأفلاطونية الحديثة على أن يحرصوا على آرائهما ، ورغبة علماء الإسكندرية في إحلال الوئام محل النزاع بين الفلسفة والمسيحية دعتهم إلى أن يضيفوا ما يختص به دين سماوى في جانب المعبود إلى ما ورثوه من الفكر الأرسطية والأفلاطونية ، ثم أخيراً ميل فلاسفة المسلمين إلى أن يويدوا الإسلام عن طريق الحكمة اليونانية ذائعة الشهرة في العصمة — بحق أو بغير حق — جعلتهم يدرسون ما نقل إليهم منها و يحاولون ماوسعتهم المحاولة أن يخرجوا منها مع الإسلام وحدة متجانسة .

المعــــــتزلة :

أما المعتزلة فلم يكن جدلهم العقلى حول الله يقوم على منهج واحد وإن قصد إلى غاية واحدة . فلم يترسموا خطة واحدة فى الجانب الإلهي على نحو ما ترسم

ابن سينا ، ولم يلزموا أنفسهم بنظام معين من الحدل أو السير فى دائرة فكرية كانت معروفة أو مدروسة لغبرهم كما صنع ابن سينا .

ولهذا يعبر عنهم برجال الاعتزال أكثر ما يعنون لآرائهم بالمدرسة الاعتزالية . وماينسب إليهم من الأصول الحمسة لم تكن تعالج كلها حملة منذ بدايةالاعتزال، كما لم يتناولها رجال المعتزلة على نحو ما يعرف مثلا للكندى والفارابي وابن سينا فيما يسمى مشاكل الفلسفة الإسلامية الإلهية .

وربما كان سبب ذلك أنهم أنفسهم كانوا يدفعون دفعاً إلى خوض الجدل العقلى فيما يفاجأون من مشكلة إثر الأخرى . ولذلك نراهم واجهوا فى الجدل والمحاجة أكثر من فرقة ، واستخدموا أكثر من أسلوب جدى واحد ، واستعاروا غير فكرة واحدة من فكر ما بعد الطبيعة أو الطبيعة .

وفى أصول المعتزلة الحمسة نجد واحداً منها بمثل نقطة اتصال بينهم وبين الفلاسفة وهو القول بد « التوحيد » . فقد قصدوا منه وحدة ذات الله فى الواقع والتصور الذهبى ، أى الوحدة من كل وجه . وهو مبدأ رأته الفلسفة – كما ذكرنا – بناء على قبول فكرة واجب الوجود . وإلا لو أرادوا من التوحيد معنى وحدة الذات فى الواقع فحسب لكان ذلك قدراً مشتركاً بينهم وبين بقية المتكلمين لأنه المبدأ الإسلامى الذى كلف الله به عباده المؤمنين .

ومعالحتهم المعروفة لمشكلة الصفات نتيجة قبولهم لفكرة الوحدة من كل وجه . وهم فى هذه المعالحة رأوا أول الأمر على أيام أبى الهذيل العلاف أن صفات المعانى ترجع حميعها إلى صفى العلم والحياة ، ثم العلم والحياة حالان ، وهما عين الذات. ولقب الشهرستانى هـذا الرأى برأى النصارى فى الأقانيم . وأخيراً كان رأمهم فى ردها إلى الذات رأى الفلاسفة .

أما كلامهم حول العدل ، والوعد والوعيد ، والصلاح والأصلح فربما حلى رأيهم فى هذه الأصول عندهم إخضاعهم النكليف الإلهى لمنطق الإنسان وتعليله .

### الأشـــاعرة:

والمدرسة الأشعرية آثرت في البداية أن توفق بين آراء السابقين من أرباب المذاهب الكلامية قصدا إلى جمع المسلمين على كلمة واحدة ، كما ذكر ذلك أبو على الأشعرى في تبرير انفصاله عن أساتذته ورفقائه بمدرسة خاصة . وتبعاً لهذا قالت في مشكنة الصفات قولها المعروف : من أن صفات البارى لا هي عين ذاته ولا هي غير ذاته ، كي ترضى بذلك الصفاتيين من جانب، والمعتزلة ومعهم الفلاسفة من جانب آخر . وهو نمط سلبي في التوفيق ، ولكنه لا يقل أثراً في التعقيد وعدم الوصول إلى الهدف عن توفيق ابن سينا الإنجابي .

كما استخدمت هذه المدرسة منهج التأويل مرة – وهو منهج العقليين – وارتضت منهج الدلالة النصية أو الوضعية مرة أخرى ، وهو منهج النصيين أو الحرفيين . وقد كان المنهج الأول معروفاً لرجال الاعتزال ، كما كان الثانى معروفاً لبعض رجال السلف .

وعلى عهد الغزالى – وهو من بناة هذه المدرسة – تطور الحدل الأشعرى في مشكلة الألوهية : من محاولة التأليف والحمع بن المذاهب الكلامية السابقة إلى مهاجمة ابن سينا في توفيقه بن الفلسفة والدين ، ومهاجمة الفلسفة الإغريقية في شخص أرسطو . وكتاب « بهافت الفلاسفة » بين في وضوح مارى به الغزالى ابن سينا من محالفات دينية ادعى أنه ارتكبها بسبب محاولاته تصحيح الفكر الإغريقي وملاءمته للإسلام ، وتبتدى \* هذه المخالفات من الكفر في العقيدة ، إلى بيان عجز الأدلة الفلسفية عن أن توصل إلى النتائج التي قصدت إلها .

ولكن الغزالى نفسه فى كتاب آخر له هو كتاب « الاقتصاد فى الاعتقاد » ارتضى منهج ابن سينا ، وتفكير ابن سينا فى حل مشكلة الألوهية : فتحدث عن الله واجب الوجود ، وعن دليل الإمكان على وجوب وجوده ، كما تحدث أرسطو صاحب الفكرة وابن سينا بعده ، وتحدث عن لوازم هذا الواجب وأبان أنها لا تخرج عن عين الذات . وتحدث عن صفات المعانى ، وهى الصفات الدينية التى لله تعالى من القدرة ، والإرادة ... ألخ ، كما تحدث ابن سينا .

والتابعون لهذه المدرسة – وبالأخص المتأخرون منهم – جمعوا فى جدلهم الكلامى حول مشكلة الألوهية مارآه أبو الحسن الأشعرى من توفيق بين المذاهب الكلامية على النمط الذى رأينا ، كما أضافوا إليه كثيراً مما دفع به الغزالى فلسفة ابن سينا فى كتاب « التهافت » ، وكثيراً أيضاً مما جاراه فيها فى كتاب « الاقتصاد فى الاعتقاد » .

\* \* \*

مشكلة الألوهية فى الجدل العقلى الإسلامى بين ابن سينا والمتكلمين مشكلة لم توضحها آراء فريق منهم بله آراءهم مجتمعة ، ولم يفد الإعان بالله عن طريق مادار فيها من جدل فائدة إيجابية بل بالعكس : أولى فى عبادة الله أن تبقى ذاته المقدسة فى عليائها ، دون أن توضع أمام الإنسان وتحت نظره للبحث والتفتيش ، ودون أن نخضع كونها ووجودها اللانهائى لتحديد الإنسان وتعريفه . ثم أولى بصنعة الإنسان العقلية أن لا تختلط بها قداسة الأديان ، لأن ذلك أدعى لنقدها . والنقد إن هدم فهو أيضاً للبناء .

## ابن سينا و العصر العباسى للدكتور داود الجلبي

الشيخ الرئيس أبو على الحسين بن سينا نابغة من نوابغ الشرق نشأ فى عصر كثر فيه النوابغ ، فلا يستغرب نبوغه فى ذلك العصر الذى نضجت فيه العلوم والمعارف . وكان قد رنى فى بيئة وبيت كان فهما التفكير حراً مطلقاً .

كان العصر الرابع الهجرى الذى عاش فيه ابن سينا من أزهر العصور العباسية من ناحيتي العلم والمعرفة، نخلاف ماكان عليه الأمرمن الناحية السياسية، راجت فيه سوق العلم وكثر فيه العلماء وامتلأت خزائن الكتب بما أنتجته قرائح علماء الإسلام، وما نقله النقلة من علوم أمم أخرى بترغيب الحلفاء والوزراء . فقد نقل للرشيد ومن بعده لابنه المــأمون ، هذا الخليفة العالم المشجع للعلم ، المغدق العطاء على النقلة والعلماء . وكان أشهر النقلة في العهد العباسي حنىن ابن إسحق العبادى رئيس التراحمة في بيت الحكمة زمن المأمون، وابنه إسمق بن حنين وابن أخته حبيش بن الحسن الأعسم وثابت بن قرة وعباء الله بن المقفع وغيرهم . نقل هؤلاء إلى العربية كتباً مؤلفة بلغات أعجمية مختلفة ، يونانية وسريانية و فارسية و هندية تبحث في الطب والفلسفة والمنطق والرياضيات والهندسة والكيمياء وغبرها . فقدم هوُلاء النقلة بترحمتهم هذه الكتب مائدة شهية حافلة بأصناف مختلفة من المعارف ، فعكف علماء الإسلام يغذون أفكارهم مهذا النوع الحديد من المعرفة وزادوا عليها ، فتشعب العلم وازداد عدد العلماء وكثرت مجالس المناظرة والحدل، وما إن جاءت سنة ٧٠٠ ه : ٩٨٠ م و هي السنة التي ولد فيها ابن سينا فى بلخ وما تلاها من السنين إلا والثقافة العربية العباسية في أوجها . وقد أصبحت الأمة مترفة الفكر ، مترفة الحيال ، حرة فى البحث والتفكير والتأليف، حتى لقد كان الإسراف في التفكير الحر وحموح الخيال قد أدى إلى تعدد الشيع والفرق والمذاهب الدينية والفلسفية . في هذه البيئة نشأ ابن سينا وترعرع في بيت كان مركزاً من مراكز الدعوة الإسماعيلية والمباحث الفلسفية . روى عنه تلميذه الحوزجانى أنه قال «كان أبى ممن أجاب داعى المصريين (يريد الفاطميين)، ويعد من الإسماعيلية وقد سمعت منهم ذكر النفس والعقل على الوجه الذي يقولونه ويعرفونه هم وكذلك كان أخى » انتهى .

هذا وقل إن ذكر فى ترجمة ابن سينا أمير أو وزير أو صاحب شأن ، إلا وذكر أنه كان له مكتبة عامرة بأسفار العلم والحكمة .

تعلمها وألف بها معكونه لم يدخل بلدة عربية قط وهذا دليل على سعة انتشارها ، تعلمها وألف بها معكونه لم يدخل بلدة عربية قط وهذا دليل على سعة انتشارها ، وعلى كونها لغة العلم الفذة في تلك العصور . وتعلم الفقه على إسماعيل الزاهد ودرس الفلسفة على أبي عبد الله الناتلي الملقب بالمتفلسف . ثم لما شعر بنفسه القدرة على الفهم والتحصيل وحده ، عكف على دراسة الفلسفة والطب والمنطق والرياضيات والنجوم وما إليها . وكان سريع التحصيل ، قوى الذاكرة ، سريع التدوين ، ألف وهو في سن الثامنة عشرة كتاب ( المجموع ) إجابة لرجاء بعض مريديه .

و بعد أن استكمل الشيخ حظه فى الدرس والتحصيل ألف فى مختلف المواضيع ، وأشهر تآليفه فى الفلسفة والطب . وخلاصة آرائه فى الفلسفة محاولته التوفيق بين العاطفة والحيال أو بين الفلسفة والطب ، كما فعل غيره من فلاسفة الإسلام كالفارانى من قبله وابن رشد من بعده .

تأثر الشيخ الرئيس ابن سينا بالفلسفة اليونانية ، وتأثر بالفلسفة الإسلامية ، إن جاز لنا أن نسميها فلسفة ، فحاول التوفيق ببن آراء أفلاطون وأرسطو وأفلوطن منجهة ، وبين ما جاء به الإسلام من جهة أخرى . وهو وإن لم يوفق في ماذهب اليه حسب الفكر الفلسفي الحديث ، فقد قدم مادة فلسفية قيمة للأجيال العربية الإسلامية من بعد ، كما شغلت آراؤه وكتبه مفكرى الغرب عدة قرون ، وكانت كتبه من أهم المصادر الفلسفية .

أما فى الطب فقد ترجم كتابه القانون فى أواخر القرن الثانى عشر للميلاد إلى اللغة اللاتينية فأصبح مرجعاً للدراسات الطبية فى جامعات أوربا . درس

فى جامعتى مونبلييه ولوڤان إلى منتصف القرن السابع عشر ، وكان هذا الكتاب والمنصورى لأنى بكر الرازى عمدة الأساتذة فى جامعة ڤينا إلى القرن السادس عشر.

أضاف ابن سينا على طب الأقدمين معلومات واسعة فى الجنون والفالج وأمراض الكبد والصدر والخراجات وعلاقة بعض الأمراض بالخمر ، فإذا هى خطوات أجيال خطاها رجل واحد قليل النظير . هذا وقد أتحف ابن سينا الطب واللغة بمصطلحاته الطبية العربية التي لايزال معظمها المعول عليه فى التأليف عند مؤلفي العرب في الطب .

والحلاصة أن ابن سينا تأثر بالثقافة العربية العباسية واستوعبها فوعاها ، ولم يتركها كما أخذها ، بل كان له فى توجيه العتمول شأن كبير . فحق علينا أن نذكره نخبر ونرجو له الرحمة والغفران .

اليـوم الرابع

## التربية عند ابن سينا ورسالة السياسة للأسناذ كمال إبراهيم

فى شخصية ابن سينا متسع رحيب للبحث والنظر ، قل أن نجد فى تاريخ الفكر الإنسانى شخصية تعدلها اتساعاً وإحاطة وعمقاً ، وقد عنى الباحثون قديماً وحديثاً بجوانب منها عدة ، فألفوا الكتب والرسائل والمقالات ؛ غير أن جانباً واحداً من تلك الحوانب ، لم أجد — فيما تيسر لى الاطلاع عليه مما كتب عنه — مَن بسط القول فيه ، ذلك هو آراؤه فى التربية والتعليم .

قد يعود هذا الإغفال – فى أغلب الظن – إلى أن ابن سينا أودع آراءه تلك ، فى رسالة له أسماها «رسالة السياسة». وهذه الرسالة كانت إلى عهد قريب مغمورة مطمورة ، لم يكتب لها كغيرها من آثار فيلسوفنا حظ الذيوع والاشتهار ، فإن (ابن أصيبعة) مثلا ، وقد أورد فى (طبقاته) جملة رسائله ومصنفاته ، لم يذكرها بينها ، وذكرها آخرون ، ولكنهم سموها بموضوعها دون اسمها ، فقد ذكر صاحب «كشف الظنون» أن لابن سينا رسالة فى الأخلاق ، رآها ، ولكنه لم يصفها ، وعرض لها المستشرق العلامة (كاراده فو) بعد ما تحرى آثار ابن سينا في دور الكتب الغربية ، فأثبتها فى مؤلفاته وقال عنها: (إن ما وضعه ذلك الإمام فى الفلسفة الأدبية لهو نزر قليل ، وإنما يعرف له في هذا الباب رسالة فى الأخلاق مصونة فى إحدى كتبخانات الأستانة) .

وقد وجدت هذه الرسالة ضمن مجموعة خطية بعد ثلاث عشرة رسالة هي الحامسة منها بمكتبة (ليدن) بهولندة ، وعليها بعض الحواشي التي يفهم منها أن الكتاب بيع بيعاً شرعياً للمسمى (محمد بن أحمد) سنة ٤٠٨ ه ، فتكون هذه النسخة على هذا قد كتبت في عهد ابن سينا أي بعشرين سنة قبل وفاته . وقد قامت مجلة المشرق لصاحبها الأب لويس معلوف اليسوعي بنشرها في أعداد ثلاثة من سنتها التاسعة أي عام ١٩٠٦ .

لقد راجعت أعداد المجلة بدار الكتب المصرية (قسم المجلات رقم ١١٤) عام ١٩٣٧ ، ثم راجعت النسخ المخطية التي أشار إليها (كاراده فو) في مكتبات الآستانة صيف عام ١٩٣٦ ، ومنها استخلصت آراء ابن سينا في التربية والتعليم .

#### مضامين الرســالة:

قسم ابن سينا مضامين رسالته خمسة فصول ، هي : (١) سياسة الرجل نفسه . (٢) سياسة الرجل أهله . (٤) سياسة الرجل ولده . (٥) سياسة الرجل خدمه .

والرسالة بفصولها الخمسة لا تعدو إحدى عشرة صفحة ، والفصل الرابع منها وهو (سياسة الرجل ولده ) ضمنه آراءه التربوية ويقع فى زهاء ثلاث الصفحات ونصف الصفحة .

وهنا لابد أن أشير إلى أن ابن سينا قد حذا فى تسمية الرسالة وتقسيمها حذو سلفه ( الفاراني ) فإن له رسالة سماها السياسة أيضاً تحتوى آراءه فى التربية الحلفية ، قسمها أربعة فصول هي :

(۱) سیاسة المرء مع روئسائه . (۲) سیاسته مع أكفائه . (۳) سیاسته مع من دونه . (۱) سیاسته لنفسه .

هذا ، والفيلسوفان الإسلاميان قد تابعا فى هذه التسمية الفيلسوف اليونانى ( أرسطو ) فإن له (كتاب السياسة ) الذى ضمنه آراءه فى التربية الاجتماعية وقوانين الدولة .

#### مدلول (السياسة) عند ابن سبنا والفارابي :

تعنى (السياسة) عند الفيلسوفين – كما يتبين لنا من مفهوم رسالتهما -- وعند فلاسفة المسلمين قديماً ، تدبير الأمر ، وتصريفه بالحكمة والمصلحة ، وإصلاح الفاسد والحلل ، وهو كذلك من مدلولها فى لغة العرب ، أو ما به أشبه ، قالوا : ساس ماله ، إذا أحسن تشمره ونقته ، وساس الحيوان : تعهده بالعناية والحدمة ؛ وساس قومه ، وساس الملك ، وساس الرعية ، وكلها تعنى حسن تصريف أمورها ، وتدبير شؤونها . وقد تطور مدلولها فى هـــذا العصر ،

فصارت تطلق على الاشتغال بقضايا البلاد العامة والمسائل الوطنية ، والشنو والعلاقات الدولية وما يتصل بها ، فقالوا: سياسة خارجية ، وسياسة محلية .

أما مدلولها لدى أرسطو وفلاسفة اليونان ، فيتضح من مضامين كتاب السياسة له ، وهو يقرب كثيراً من مدلولها في العربية ، غير أنه بالجماعة ألصق وعلى التربية الاجتماعية أدل ، فقد تناول هلذا الفيلسوف في كتابه أصول التربية الاجتماعية ووسائلها ، وشكل الحكومة ودساتيرها ، وعرض لتربية الفرد كدعامة لتربية المجتمع ، وبهذا أوضح العلاقة بين التربية والسياسة ، وحد هدف السياسة بالخير المطلق ، وهدف علم السياسة بإعداد مواطنين صالحين شعارهم حب الخير للمجموع والعمل له ، ولديهم المقدرة والكفاية للاضطلاع بصالح الأعمال .

فالسياسة عند فلاسفة اليونان تعنى الإدارة الاجتماعية أو إدارة المدينة، وهو يقرب مما تدل عليه كلمة ( Policy ) أو ( Politics ) .

ولما كانت التربية الاجتماعية أو إدارة المدينة إدارة صالحة تتوقف على تربية الفرد ، وتوجيهه ، كانت السياسة شاملة إعداد مواطن صالح ، كما تشمل شكل الحكم ، ودساتير الحكومة .

## آراء ابن سينا التربوية :

تناول ابن سينا في الفصل الرابع من رسالته المذكورة تربية الولد من مولده حتى خروجه إلى ميدان العمل والمكسب، فأشار إلى أهم ما يؤخذ به الناشيء من أنواع التربية الحسمية والحلقية والعقلية. ولتأثره بفلسفة اليونانوالرومان ومذاهبهم في الأخلاق والنفس، فما عرف في عصره واشتهر نجده يتفق في طائفة من فلسفته الأخلاقية وأشهر فلاسفتهم كأرسطو، وشيشرون وكونتليان، كما نجد الفارابي يتأثر بفلسفة أفلاطون أكثر.

وهانحن نعرض لأهم آراء ابن سينا مع الإشارة إلى أشهر فلاسفة التربية القدامي والمحدثين الذين يتفق معهم في تلك الآراء :

#### ١ – التربية في دور الرضاعة :

يرى ابن سينا من حق الولد على والديه حسن تسميته أولا ، ثم اختيار ظئره ، وذلك، بألا تكون حمقاء ولاورهاء ولا ذات عاهة ، فإن اللبن يعدى كما يقول ، وفي هذا يتفق مع الإمام (الغزالي) حيث دعا إلى العناية بتربية الطفل منذ ولادته ، وألا يوكل لحضانته ورضاء، إلا امرأة صالحة متدينة . ويتفق مع الفيلسوف الروماني (كونتليان ٣٥ – ٩٥ م) الذي يرى اختيار المرضع من الصالحات الفصيحان حتى يقتبس الطفل منها ما هو صالح في اللسان والأفعال .

## ٢ – التربية الخلقية بعد الرضاع :

ويرى أن يبدأ بتأديب الطفل ورياضة أخلاقه بعد فطامه ، وذلك قبل أن تهجم عليه مساوى الأخلاق ، وذميم الصفات ، فتتمكن منه ، فيصعب بعد ذلك انتزاعه منها ، إذ تصبح عادة راسخة ، وهو في هذا يتفق مع الكثيرين من فلاسفة التربية القديمة والحديثة ، حتى قالت طائفة : إن الطفل يولد صفحة بيضاء ، ينقش فها كل ما يقع علمها .

## ٣ — وسائل التربية الحلقية :

ويرى أن خير الوسائل لإبعاد الطفل عن تلك المساوى ، إنما يكون بالترغيب تارة ، والترهيب أخرى ، وبالإيناس حيناً ، والإيحاش حيناً آخر ، وبالإعراض عنه ، والإقبال عليه ، وبالحمد والتوبيخ ، فإن لم تجد هذه الوسائل لم يحجم عن الاستعانة باليد ، بالضرب القليل الموجع بعد الإرهاب الشديد ، وبعد إعداد الشفعاء ، لأن الضربة الأولى إدا كانت موجعة ساء ظن الصبى بما بعدها ، واشتد خوفه منها ، والعكس . والوسائل الأولى مما أقرته التربية فى القديم والحديث ، بل حثت عليه ودعت إليه . أما الوسيلة الأخرى ، وهى (العقوبة البدنية ) أو سياسة العصافى التربية ، فإن معظم قدماء المربين وجميع المربين المحدثين ينكرونها ولا يقرونها ، وهو فى هذا يتفق مع الفيلسوف الرومانى (شيشرون) إذ يرى أنه لا يلجأ إلى العقوبة البدنية ، إلا إذا لم تنجح كل وسائل التأديب الأخرى ، على ألا يكون العقاب مذلا للصبى ، ماساً بكرامته .

ويرى أن يؤخذ بمبادئ هذه التربية متى اشتدت مفاصل الصبى ، واستوى لسانه ، ووعى سمعه ، وتهيأ للتلقين ؛ وأول ما يبدأ به من ذلك تعلم القرآن ، فتصور له حروف الهجاء ، ويلقن مبادئ الدين ، ويروى الشعر ، ويختار له من بحوره الرجز والبحر القصير وما خف وزنه ، مما يعين فى التأديب والتهذيب وفيه بيان فضل الأدب ، والحث على البر واصطناع المعروف ، وكل ما فيه مكارم الأخلاق .

وهذه المرحلة من التعليم تكون المرحلة الأولى فى الثقافة العامة ، وتكاد تكون طابع التربيسة الابتدائية فى العصور الإسلامية على اختلافها ، ولا يكاد ابن سينا نختلف فيها عن غيره من فلاسفة المسلمين كبير اختلاف ، لأن تعليم القرآن والتروى من أدب العرب ، هما أهم مصادر الثقافة العربية الإسلامية . ويرى بعضهم تأخير مدارسة القرآن وحفظ آياته إلى ما بعد هذه المرحلة من التعليم إذ يكون الصبى أكثر فهما لمسايقراً ، وتدبراً لما محفظ ، وهو يتفق مع الغزالى فى بعض هذه الآراء ، إذ يرى الغزالى أن يعلم الطهل فى المكتب القرآن وأحاديث فى بعض هذه الآراء ، إذ يرى الغزالى أن يعلم الطهل فى المكتب القرآن وأحاديث الأخيار وحكايات الأبرار لينغرس فى قلبه حب الصالحين ، وأن يصان من الشعر الذى فيه ذكر العشق وأهله ، ويتفق مع (كونتليان وشيشرون) من فلاسفة الرومان فى تحفيظ الطفل فى هذه المرحلة مختارات من أقوال الشعراء والحكماء المأثورة شحذاً لذاكرته ، وتقوية لملكة الحفظ عنده ، ويرى (فردريك ولهم فروبل ١٧٨٧ — ١٨٥٣ م) من كبار المربين المحدثين مثل هذا أيضاً ، وأن تقوى فى رياض الأطفال المشاعر الدينية ، ومحفظوا أقوالا فى الدين وأناشيد وأن تقوى فى رياض الأطفال المشاعر الدينية ، ومحفظوا أقوالا فى الدين وأناشيد وأن صلواتهم .

وبصدد تعليم حروف الهجاء مصورة ، فإن (كونتليان) المربى الرومانى يرى من الحطأ أن تحفظ الأطفال أسماء الحروف الهجائية غير مقرونة بصورها ، إذ متى عرف الطفل صور الحروف أخذ بكتابتها ، ويقول (بستالوزى) من المربين المحدثين بجب أن ترتبط دراسة اللغة بالملاحظة واستعال الحواس ، وكذلك يرى فروبل وغيره من رجال التربية سواء فى العصور الوسطى أو النهضة الحديثة .

## التعليم الجمعى أو الصلى :

يرى فضل التعليم الجمعى على الفردى ، لأنه أدفع لسآمة المورد وملل الطفل معاً ، ولأن اختلاط الصبى بأقرانه ، أدعى إلى انشراح عقله ، وتفتح فهمه بالمحادثة والمرافقة وما فى ذلك من إثارة المحاكاة ، والمساجلة والمباراة ، وما فيه تحريك هممهم ، وابتعاث نشاطهم .

وقد نص على فضل هذا التعليم معظم رجال التربية القديمة، بله الحديثة.

## ٦ – التعليم الثانوى والتوجيه بحسب الاستعداد .

ويرى بعد فراغ الصبى من المرحلة الأولى أن ينظر إلى ما يراه أن تكون صناعته ، فيوجه بحسب ذلك ، فإن أريد به الكتابة مثلا ، أضيف إلى دراسة اللغة دراسة الرسائل والحطب ، ومساجلات الناس ومحاوراتهم وما أشبه ذلك ، وطورح الحساب ، ودخل به الديوان ، وعني بخطه ؛ وأن أريد به أخرى ، أخذ فها .

ويرى أن على المؤدب فى هذه المرحلة أن ينظر إلى استعداد الطالب ، وما يصلح له من الصناعات والأعمال فيوجهه بحسب ميوله واستعداداته، وهو يضرب انا الأمثلة فى تباين الملكات واختلاف المواهب ، وأن الذى لا يعينه استعداده على صناعة من الصناعات ، أو علم من العلوم ، يتعذر توجيهه إليه مهما بذل فى سبيله من جهد وأنفق من مال .

وهذا مادعت إليه التربية فى القديم والحديث ، فقد نص عليه أفلاطون وكونتليان وشيشرون وغيرهم ، ويقول (روسو) من المربين المحدثين: إن التربية الصحيحة ما قامت على معرفة غرائز الإنسان وميوله ، وعلى ذلك بجب أن خرج الإنسان فى صناعة من الصناعات .

#### ٧ — الغاية من التربية :

ويرى فى ختام هذا الفصل ، أن الغاية من التربية هى العمل ، واستثمار المعارف فى الكسب والارتزاق ، ليتذوق الناشىء حلاوة الكسب بالصناعة ، ويعتاد طلب المعايش بالحد ، ولا يركن إلى ما لأبيه، فيجد فيه المقنع والكفاية ،

لأن فى ذلك مفسدة له . وهذا فى الحقيقة ما ترمى إليه فلسفة التربية اليوم ، ومن قبل .

وأخيراً ، فإننا نجد فى تلكم الصفحات القليلات من هذه الرسالة آراء جديدة فى البربية والتعليم، تفتح لنا صفحة نبرة من كتاب هذا الفيلسوف الحالد، تسلكه فى كبار المربين ، كما هو بين كبار الفلاسفة والنابغين .

والسلام عليكم ورحمة الله .

## أثر ابن سينا فى عصر النهضة(<sup>١)</sup> للأسناذ مالكولم بارهاد

يعد «القانون» نهاية ما تطور إليه علم الطب منذ الاغريق إلى العرب. وكانت طريقة ابن سينا هي برهنة أرسطو . وعلى الرغم من عيوب هذه الطريقة فإنها تسهل الحفظ ، وتخلص الذهن من الشكوك ، وتفضى إلى تقرير أصول وقوانين .

وأخذ الغرب بهذه الطريقة حتى عصر النهضة ، فظهر جماعة أمثال دافنشى وغيره وطالبوا بقراءة كتاب الطبيعة . وحرق باراسيلوس كتب أبقراط وجالينوس وابن سينا ، وطلع بمنهج تجريبي سار عليه العلماء حتى القرن التاسع عشر ، فنسيت تعالم ابن سينا .

ومع ذلك فهناك مشكلات مثل الألم والحوف لم يستطع العلم الحديث أن يحلها كما حلها الشيخ الرئيس ، لأن العواطف والانفعالات لا تزال بعيدة عن متناول المناهج العلمية الموضوعية . ويرجع نجاح ابن سينا إلى معرفته الشاملة بالإنسان .

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل فىالقسم الافرنجي .

# ترجمة ابن سينا إلى اللاتينية وانتشارها فى القرون الوسطى<sup>(۱)</sup> للآنة دالفبرنى

كانت طليطلة مركز الترجمة من العربية إلى اللاتينية في القرون الوسطى . ولأنه لم يكن هناك شخص واحد متمكناً من اللغتين العربية واللاتينية معاً ، اضطروا إلى الترجمة على مرحلتين ، وبواسطة شخصين ، يبدأ أحدهما بالترجمة من العربية إلى الأسبانية الدارجة (القشطالية) ، وينقل الثاني عن هذه إلى اللاتينية .

وقد بدأ هولاء المترجمون فى ترجمة الشفاء والقانون منذ النصف الثانى من القرن الثانى عشر . أما القانون فترجمه جيرار الكريمونى المتوفى سنة ١١٨٧ وحازت ترجمته نجاحاً كبيراً فى الأوساط الأوربية ، وطبعت فى روما سنة ١٥٩٣ واستمر الإقبال علمها إلى القرن السابع عشر .

ولا يفوتنا أن نشير فى هذه الناحية الطبية إلى أنه ترجمت أيضاً إلى اللاتينية ، رسالة الأدوية القلبية والأرجوزة فى الطب .

فأما الشفاء فلم يترجم كله ، وما ترجم منه إنما ترجم تدريجيا ، فلم يترجم من المنطق إلا المدخل ، وأهمل القسم الرياضي جميعه . وترجم معظم الطبيعيات ، كما ترجمت الإلهيات كاملة .

وأما الإشارات فلم يوجد منها إلا بعض فقرات وردت فى كتاب ( الدفاع عن الإممان ) لر مموندوس مارتيغوس .

وترجم أخيراً فى القرن السادس عشر إلى اللاتينية أيضاً بعض رسائل لابن سينا ، ومن بينها رسالة الأضحوية .

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

## بسکال و مو نتینی و ابن سینا<sup>(۱)</sup> للأسناد فاله دنبرج

فى كتاب خواطر بسكال نجد نصاً عن الحيال يقول فيه إن أعظم الفلاسفة قدراً لو وقف على لوح غير عريض قائم على هوة سحيقة ، فإن خياله يتغلب عليه على الرغم من اقتناع عقله أنه فى أمان . ومجرد تفكير معظم الناس فى هذا الأمر يخيفهم و بجعل العرق يتصبب منهم .

أخذ بسكال هذا النص من كتاب مونتيني « الدفاع عن ريمون سيبوند » . واستطاع الأستاذ فاندنبرج أن يعتر على المصدر الذي أخذ عنه مونتيني ، وهو كتاب طبيب مشهور من مدينة تورينو اسمه بطرس دى بايرو . وقد ذكر هذا الطبيب نصاً طويلا لابن سينا نجد فيه الفكرة الواردة عند بسكال .

وليس هذا إلامجرد مثل بعيد عن وحدة التراث الإنساني ، واتصال حلقاته بعضها ببعض ، وتأثر الشرق بالغرب ، أو بالعكس .

<sup>(</sup>١) انظر النص الكامل في القسم الافرنجي .

## ابن ســــــینا والنبوات للدکنور محر الهاشمی

دأب الفلاسفة منذ أقدم العصور حيى الآن على البحث في أسباب النبوات ودراسة ظواهرها، وتعليل ما يتصل بها من معجزات وكرامات . ذلك لأنها من الموضوعات المعقدة التي يلتني فيها الدين والفلسفة، وقد كان الفلاسفة — ولايزالون— يحاولون التوفيق بين قواعا. العلم ووجهات نظر أرباب الدين .

النبوة في اللغة الإخبار . والنبي هو الذي يخبر عن الله (١) أما الذي يعبر عن أفكاره الداخلية لا عن الهاتف الخارجي فلا يعد نبياً (٢) . وأما المعنى الشائع لهذه اللفظة وهو الإخبار عن الشيء قبل وقوعه فأمر طارئ على المدلول اللغوى لها . ومن الضروري للباحث في هذا الموضوع أن يميز بين ثلاثة اعتبارات أولها نفسي ، وثانيهما تاريخي ، وثالثهما فلسفي . فالنبوة من وجهة النظر النفسية تأمل عميق يشع في جوانب النفس وانكماش على عالم الذات ، يحيث لا يرى الإنسان فيه من صور الوجود إلاذاته ، فيميل إلى العزلة وتتولد في نفسه بذور أفكار وآراء منشوعا تجارب الحياة السابقة ، التي مارسها ذلك الإنسان . وهذه الأفكار والآراء تخلق هوة سحيقة بين عقليته وعقلية المجتمع الذي يعيش فيه ، فيرمى بالكفر ويضطهد و يحارب. ولاشك أن العزلة تتيح له فرصة التأمل في أفق واسع يسمو فوق الاعتبارات الحنسية والقومية والإقليمية . وهذا هو السر في أن تعاليم الأنبياء كانت مشبعة بروح إنسانية خالصة تتجلي فيها وحدة الهدف وتشابه الغايات . فقد قال النبي محمد « أحب لأخيك ما تحب لنفسك واكره له ما تكره لها » وهذا يطابق ما قاله بوذا وكونفوشيوس و زرادشت والمسيح له ما تكره لها » وهذا يطابق ما قاله بوذا وكونفوشيوس و زرادشت والمسيح

<sup>(</sup>١) الفيروزبادى . القاموس المحيط . مادة نبأ .

Encyclopaedia Britannica (Prophecy) ( )

وغيرهم من الأنبياء. لقد كان جميع الأنبياء بشعرون فى أعماق نفوسهم بأنهم مدفوعون بقوة خارقة يفوق تأثيرها فى القوى التى ألفها الإنسان فى النظام الطبيعى للكون. وهذا مادعاهم إلى الاعتقاد بأن هذه القوة إلهية ، وأن ما ياتى إلهم من الكلام إنما هو وحى مقدس. ومن المشاكل التى تعانها الفلسفة ما إذا كان هؤلاء الأنبياء محقين فى اعتقادهم هذا أم لا. لكن مما لاشك فيه أنهم جميعاً كانوا مقتنعين اقتناعاً قوياً بأنهم ينطقون عن الحقيقة الإلهية.

أما الاعتبار التاريخي فيبدأ حين ينتقل النبي من تلك العزلة إلى ميدان المشاكل الاجتماعية فيأخذ في تنظيم الطتوس والشعائر والصور الخارجية التي تضع حدودها التعاليم الدينية ، والتي تنمو بمرور الزمن . ثم بعد هذا يبدأ دور الصراع بين هذه التعاليم وما يثيره العلم من صنوف الاعتراضات حولها . وهذه المرحلة الأخيرة هي الناحية الفلسفية للموضوع .

من الواضح أن العنصر النفسى هو الأساس الذى يبنى عليه البحث فى النبوات – فإذا أمعنا النظر فى ما كتبه ابن سينا فى هذا الصدد وجدنا أنه يتصل بنظرتين أساسيتين هما «نظرية المعرفة» و «نظرية الفعل والانفعال».

## نظرية المعرفة

يرى ابن سينا أن لاكتساب المعرفة ثلاثة مصادر: أحدهما الحواس وهي التي تنقل صور الأشياء إلى النفس؛ وثانيهما العقل وهو الذي يجرد المحسوسات من العوارض المشخصة لها وينتزع صوراً كلية منها؛ وثالثها «العقل الفعال» وهو الذي يفيض على النفس الإنسانية المعرفة عندما تبلغ هذه النفس درجة توهلها لتقبل هذا الفيض. والعقل الفعال هو العقل الكلي الذي يدبر هذا الكوكب الذي نعيش فيه ، والكواكب السيارة – على رأى ابن سينا – أجسام حية تتحرك حركات إرادية ، ولكل كوكب منها عقل يدبره . وهذه العقول موجودات روحانية تشارك الإله في صفة الإبداع (١) و مقتضى هذه النظرية فإن أمام النفس طريقين للوصول إلى الحقائق: طريق «الفكرة» وطريق «الحدس» .

<sup>(</sup>١) كتاب النجاة ص ٤٥٠ .

في الطريق الأولى تنتقل النفس بين المعانى المخزونة في الذاكرة مستعينة بالحيال فتحاول الوصول إلى المعنى المطلوب بوساطة المقدمات المنطقية ، وفي الطريق النانية تحاول النفس الوصول إلى المطلوب رأساً من دون أن نستعين بشيء من المقدمات المنطقية، وذلك بالاتصال بالعقل الفعال . وعلى هذا فإن «النقوس البشرية لا تتمايز بموضوع معرفتها، ولا بمقدار ما حصلته من معارف وإنمايكون تمايزها بمقدار استعدادها للاتصال بالعقل الفعال الذي تتلقى عنه المعرفة (١)».

فمن الناس من يكون قوى الحدس فلا محتاج إلى كبير عناء فى الاتصال بالعقل الفعال . ومنهم من يعرف كل شيء فى نفسه وتجده يشتعل اشتعالا كأن فيه روحاً قدسية لا يشغلها شأن عن شأن، ومنهم من هو غبى لا تعود عليه الفكرة بزيادة ، ومنهم من له فطانة إلى حد ما (٢٠) . وهذا الفرق الذى ذكره ابن سينا بين الحدس والفكرة شبيه بالفرق الذى أشار إليه فلاسفة العصر الحاضر بين المحدسية والمعرفة الكلامية (٢٠) .

لاشك أن التفاوت في الحدس يرجع إلى قوة المخيلة وضعفها. يقول ابن سينا في الحيوان قوة تركب ما اجتمع في الحس المشترك من الصور وتفرق بينها وتوقع الاختلاف فيها من عبر أن تزول الصور عن الحس المشترك (3). وهذه القوة قد تتصرف بالصور بالتركيب والتحليل فاذا ركبت صورة منها أو فصلتها أمكن أن تستحفظها فيها. ولهذا يسمع الإنسان ويرى ألواناً وأصواتاً ليس لها وجود من خارج، وأكثر ما يعرض هذا عند انصراف القوى العقلية عن مراعاة المخيلة، وهذا الانصراف إما أن يكون لآفة أو لضعف شاغل عن استكمال الفعل، كما في الأمراض وكما في الخوف ؛ وإما أن يكون لاستراحة ماكما في النوم، ولهذا يرى المحنون والحائف والضعيف والنائم أشباحاً قائمة كما نراها نحن في حالة السلامة في الحقيقة ، ويسمع أصواتاً كذلك . فإذا تدارك التمييز أو العقل شيئاً من ذلك وجذب القوة المتخيلة إلى نفسه بالتنبيه، اضمحلت تلك الصور والحيالات .

<sup>(</sup>١) دى بور . تاريخ الفلسفة في الإسلام (تعريب ابو ريدةِ مصِر ١٩٣٨) ص ١٧٩ .

<sup>(</sup>۲) تستم رسائل ۲۳ – ۲۶.

<sup>(</sup>٣) جميل صليبا ، ابن سينا ( دمشق ١٩٣٧ ) .

<sup>(</sup>٤) كتاب النفس ، مصر ١٩٢٥ .

وقد يتفق لدى بعض الناس أن تخلق فيه القوة المتخيلة شديدة جاءاً بحيث لا تستولى عليها الحواس ولا العقل. فهولاء تكون لهم في اليقظة ما يكون لغبرهم في المنام من إدراك المغيبات. وكثيراً ما يحدث لهم أن يغيبوا آخر الأمر عن المحسوسات ويصيبهم الاعاء ، وكثيراً ما يرون الشيء بحاله ، وكثيراً ما يتخيل لهم أمثالهم وكثيراً ما يتخيل فلم شبح ويتخيلون أن ما يدركونه خطاب من ذلك الشبح بألفاظ مسموعة تحفظ وتتلي ، وهذه هي النبوة الخاصة بالمتخيلة. والذبن يرون هذه الأمور في اليقظة منهم من يرى ذلك لشرف نفسه وقوتها وقوة متخيلته ومتذكرته فلا تشغلها المحسوسات عن أفعالها الحاصة. ومنهم من يرى ذلك لزوال تمييزه ولأن النفس التي له ستصرفه عن التمييز ، ولذلك فإن قوى تخيله فهو قادر على تلقي تلك الأمور الغيبية في حال اليقظة . فإن النفس محتاجة في تلتي فيض الغيب إلى القوى الباطنية من وجهين : أحدهما ليتصور فيها المعنى الحزئي تصوراً محفوظاً ، والثاني لتكون معينة لها متصرفة من جهة إرادتها لاشاغلة إياها جاذبة لها إلى جهتها(١).

#### نظرية الفعل والانفعال

يرى ابن سينا أن الموجودات متفاعلة بعضها مع بعض، وأن هذا النفاعل يتوقف على قوة المؤثر واستعداد المتأثر ، فكلما كان الشيء أقوى وأتم من غيره كان التأثير الصادر عنه أبلغ وأظهر . وكلما كان الشيء أتم استعداداً أو أشد تهيؤاً كان قبوله للأثر الصادر عن غيره فيه أبلغ وأظهر . ولما كان الموجود ينقسم إلى قسمين نفساني وجسماني ، كان أقسام الفعل والانفعال أربعة: فالأول أن يكون الفاعل والمنفعل نفسانين ، والثاني أن يكونا جسمانيين ، والثالث أن يكون الفاعل فسانياً والمنفعل جسمانياً ، والرابع أن يكون عكس ذلك . أما النبوات فتدخل في القسم الأول وذلك لأن حقيقها الإلقاء الحني من الأمر العقلي بإذن الله تعالى في النفوس البشرية المستعدة لقبول مثل هذا الإلقاء ، إما في حال اليقظة ويسمى الوحى ، وإما في حالة النوم ويسمى النفث في الروع ، كما قال النبي

<sup>(</sup>١) كتاب المثفاء ، فصل فى أفعال المصورة والمفسكرة (مخطوطة فى المكتبة العامة فى بغداد).

(إن روح القدس نفث فى روعى أن نفساً لن تموت حتى تستكمل رزقها . ألا فاتقوا الله واحملوا فى الطلب) . وقال : (إن الروئيا الصادقة من الرجل الصالح جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة) ، وهذا الإلقاء عقلى واطلاع وإظهار كما قال تعالى : (وعلمناه من لدنا علما) وقال : (نزل به الروح الأمين على قلبك) وقال : (عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحد إلا من ارتضى من رسول)(1)

أما كيفية تلقى النبى للوحى فلا يرجع إلى تزويد الله العبارات، ولا إلى أحاديث النفس ، بل فيضان العلوم من الله على لوح قلب النبى بوساطة الملك وقوة التخيل تتلتى تلك وتتصورها بصورة الحروف والأشكال المختلفة، وتجد اوح النفس فارغاً فتنتقش تلك العبارات والصور فيه ، فيسمع فيها كلاماً منظوماً ، ويرى شخصاً بشرياً . فذلك هوالوحى لأنه إلقاء الشيء إلى النبى بلا زمان فيتصور في نفسه الصافية صورة الملتى كما تتصور في المرآة المحلوة صورة المقابل . فتارة يعبر عن ذلك بعبارة العبرية وتارة بعبارة العربية . فالمصدر واحد والمظهر متعدد ، فذلك هو سماع كلام الملائكة ورؤيتها . وكلما عبر عنه بعبارة قد اقترنت بنفس فذلك هو سماع كلام الملائكة ورؤيتها . وكلما عبر عنه بعبارة قد اقترنت بنفس الصور فذلك هو آيات الكتاب . وكلما عبر عنه بعبارة نقشية فذلك هو إخبار النبوة . فلا يرجع هذا إلى خيال بذهن محسوس مشاهد ، لأن الحس تارة يتلتى الخسوسات من الحواس الظاهرة ؛ وتارة يتلقاها من المشاعر الباطنة ؛ فنحن نرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ؛ ونحن نرى وثمن نرى ثم نعلم ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى الأشياء بوساطة القوى الباطنة ، والنبي يعلم ثم يرى (٢) .

هذا استعراض اجمالى للنظريتين اللتين اتخذهما ابن سينا أساساً فى دراسته للنبوات . غير أنه لا يمكن معرفة القيمة العلمية لهذه الدراسة إلا إذا قورنت بآراء الفلاسفة الذين سبةو و والذين أتوا بعده . إن نظرية ابن سينا فى المعرفة و وجود الحقائق الأزلية و إمكان إشراقها فى النفس الإنسانية شبهة بنظرية أفلاطون فى المعرفة . فقد ذهب أفلاطون إلى أن ما يقع تحت ملاحظاتنا العادية من الأشياء إنما هو « تيار دائم الدوران» من الحوادث الذائمة التغيير ، والتى لا يمكن استخلاص

<sup>(</sup>١) رسالة الفعل والانفعال ١٠ - ٢ ( حيدر آباد الدكن ١٣٥٣ ) .

<sup>(</sup>٢) الرسالة العرشية ، ١٢ ( حيدر آباد الدكن ١٣٥٣ ) .

حقيقة عامة منها . ومن هذا انتهى إلى أن المرضوعات الصحيحة للعلم ليست هي الأشياء الدائمة التغيير التي نجدها في عالم الحس ، وإنما هي موضوعات ثابتة فوق الحس تسمى «مثلا »(١) وقد قسم المعرفة إلى أربعة أنواع :—

- ١ المعرفة الحسية البحتة .
  - ٢ \_ المعرفة الظنية .
  - ٣ المعرفة الاستدلالية .

٤ - المعرفة اليقينية التي هي إدراك عالم المثل . وهذا الإدراك هو الحير الأسمى ، والذي لا يستطيع أن يناله إلا الحكيم بعد وصوله إلى درجة الاستنارة الإلهامية ، وتلتي الفيض من العالم الأعلى . وقد صور أفلاطون هذه الأنواع الأربعة في (أسطورة الكهف) (٢) وهو يعتقد أن النفس كانت قبل اتصالها بالبدن بصحبة الآلهة تشاهد (فيا وراء السهاء) موجودات (ليس لها لون ولا شكل) ثم ارتكبت إثماً فهبطت إلى البدن . فهي إذا أدركت أشباح المثل بالحواس تذكرت المثل (٦) . أما نظرية ابن سبنا في قوة انحيلة وتأثيرها في الحدس وفي اكتشاف بعض الحقائق الحقية التي تتعلق بالمستقبل فأخوذة من أرسطو الذي قال : « لا يمكن اعتبار ما جاء به الأنبياء وحياً مقدساً وذلك لأسباب كثيرة . أما الحوادث التي أخبر عنها الآنبياء قبل وقوعها والتي تحققت على الشكل الذي تنبأوا به فبرجع إلى قوة مخيلتهم — تلك المخيلة التي صورت لهم أن العناية الإلهية تنبأوا به فبرجع إلى قوة مخيلتهم — تلك المخيلة التي صورت لهم أن العناية الإلهية كانت تخاطبهم فصادف تحقق هذا الشيء الذي تخيلوه »(١) .

إن أفلاطون وأرسطو بمثلان فلسفتين متناقضتين بالنسبة إلى عالم الحقائق. فالأول يرى أن مركز الحقائق إنما هو في النظام الروحاني السماوي (في عالم المثل) وأنه في وسع الإنسان البالغ درجة الكمال أن يصل عن طريق (الفيض) و (الإشراق) إلى هذه الحقائق. أما الثاني فإنه يرى أن مركز الحقائق إنما هو

<sup>(</sup>١) وولف ، عرض تاريخي للفلسفة والعلم ص ٢٢ ( ترجمة محمد عبد الواحد خلاف ) .

<sup>(</sup>۲) الجمهورية (۱٤ه –۱۷۰ ) .

<sup>(</sup>٣) يوسفٍ كرم ، تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٩٠ (مصر ١٩٢٦) .

Aristotle, On senses and sensible objects, London 1935 ( £ )

فى عالم الحس وأنه لاسبيل إلى تحصيل المعرفة إلا عن طريق الحس، غير أن هذين الفيلسوفين اتفقا على صدق النبوة عند بعض الأشخاص وإن اختلفا فى تعليل هذا الصدق . وكيف كان فإن ابن سينا أخذ من هذين الفيلسوفين بعض الآراء ومزجها بالتعاليم الإسلامية ، وذلك ليوجد فلسفة خاصة تلائم بين العقل والدين . ولم يكن ابن سينا أول فيلسوف قام بهذه المحاولة فقد سبقه إلى ذلك المدرسة (الأفلاطونية الحديدة) والفاراني وإخوان الصفا ، وإن كان هناك فرق بين الطريق التي سلكها هؤلاء الفلاسفة والطريق التي سلكها ابن سينا . فقد كانت عناية هؤلاء موجهة إلى الناحية النظرية الحالصة ، في حين أن ابن سينا جعل كل همه متجها نحو الناحية النظرية ، ناحية النفس الإنسانية وملكاتها واختباراتها في الحياة . ولهذا فإن الباحث إذا لمس في فلسفة ابن سينا بعض ظواهر التصوف فذلك ناتج عن رغبته في أن يتستر بهذا التصوف تفادياً من ضغط رجال الدين والعسوام (۱) .

لقد شاع على ألسنة الباحثين في القرون الوسطى أن ابن سينا كان كالمقلد لأرسطو فلم نخالفه في رأى ولا نازعه في حكم (٢) وقد تبعهم بعض كتاب هذا العصر ، فظنوا أن ابن سينا أصيب بشلل الفكر نجاه أرسطو (٣) . غير أن الواقع أن ابن سينا لم يكن كما وصفوه ، فقد نقد آراء أرسطو ، وخالفه في كثير من الأسس العامة التي بني عليها فلسفته ، وكان الاستقلال الفكرى ظاهراً في كل مادونه . هذا فيا يتعلق بالفلاسفة الذين سبقوا ابن سينا . أما إذا قارنا آراءه بآراء الذين أتوا بعده فإننا نجد أنهم لم يصلوا إلى شيء جديد في هذا الباب. فقد استمرت آراء ابن سينا في كتب الغزالي وابن رشد وغيرهما من الفلاسفة في الشرق والغرب ، وإن كان هناك اختلاف قليل بينهم من حيث تصويرهم لهذه في الشرق والغرب ، وإن كان هناك اختلاف قليل بينهم من حيث تصويرهم لهذه أن البعض الآخر منهم رأى أنها ذوق باطني تتذوقه الروح . وقد سادت هاتان الطريقتان في القرون الوسطى ، حتى ظهر المفكرون الأحرار في انكلترة في القرنين السابع عشر والنامن عشر فتوصلوا إلى تفسير الظواهر تفسيراً ميكانيكاً أنكروا معه الوحى والنبوات .

Encyclopaedia of Islam, vol 4 p. 20 (1)

<sup>(</sup>٢) الشهرستاني ، الملل والنحل ابن سينا .

<sup>(</sup>٣) أحمد أمين ، ضحى الإسلام ١٩٠ س ٣٩٩ .

## نظرية النبوة والحقائق الدينية عند ابن سينا للأسناذ لوبس ماردبر

ظهر هذا البحث مع تعديل يسير فى كتاب للمؤلف بعنوان (آراء ابن سينا الدينية ) ١٩٥١ ، وهذه خلاصة وجيزة له .

لم يأخذ ابن سينا عن فلاسفة اليونان نظرية كاملة تختص بالنبوة وطبيعتها والدور الذى يقوم به النبى . على العكس من ذلك نجد أن القرآن والحديث وكذلك علم الكلام عند الأشاعرة يقوم على هذه النظرية . ويعتمد ابن سينا على هذه الحقائق فيقيم نظرية للنبوة تدخل فى صميم مذهبه ، وهذه النظرية هي التي رسم الفاراني خطوطها فى وضوح من قبل .

وتعتمد هذه النظرية فى أساسها على مذهبه فى المعرفة . ذلك أن فعل العقل إما أن يتم بواسطة العلم بالمحسوسات ، وإما بغير واسطة ، و هذا حين تنكشف له المعقولات الكلية دفعة بواسطة العقل الفعال ، أو بإشراق بعض العقول المفارقة . والوحى الحاص بالأنبياء ضرب من هذا الاتصال . وكلما كان الوحى أكمل كان الملك الذي مجيء بالوحى أعلى درجة .

والفرق بين الأنبياء والعارفين والأولياء ، أن الوحى للأنبياء بالطبع ، أما عند العارفين والأولياء فلا يكون إلا بعد التدرج فى مقامات طويلة من تصفية العقل والنفس وتزكيتها . وعند الأنبياء استعداد لقبول الإلهام الربانى بما فيهم من اعتدال مزاج البدن . وهم يقبلون هذا الاعتدال من الفيض الإلهى عن الواحد الأول ، بسبب ما لهم من منزلة فى الإشراق الكلى . وهذه الصفات الطبيعية هى التى تجعل الأنبياء أكمل ممثلين للنوع البشرى . ولسبب هذا الكمال نفسه يكونون مفوضين بالرسالة التى يشرعون فيها للناس أحوال دينهم ودنياهم.

ويشترط فى النبى ثلاثة شروط ، صفاء الذهن ، وكمال القوة المتحيلة ، والقدرة على التأثير فى المادة الحارجية .

ويعد وجود النبي ضرورياً لسن القوانين وإقامة العدل بين الناس . ولتعليمه صفتان : صفة نظرية وأخرى عملية . فالغرض من التعليم النظرى توجيه النفس إلى تحصيل سعادتها الأبدية ، وذلك بمعرفة العقائد الثلاث الأساسية في الإسلام وهي الاعتقاد في النبوة ، وفي وجود الله ، وفي الحياة الآخرة . أما العلم العملي فينصرف إلى أعمال العبادة كالصلاة والصوم وما إلى ذلك . ويحلل المؤلف بعد ذلك رأى ابن سينا في الصلاة والتأويل .

## العقيدة عند ابن سيينا للأسناد محمد كاظم الطربحي

ابن سينا اسم رددته الأجيال ، وشغل أفكار العلماء والباحثين فاهتدى بآرائه فريق ، ورفعه البعض إلى أعلى مراتب المديح والإطراء فنعته بأفضل المتأخرين ، وبعض رماه بالزندقة والإلحاد وقال عنه : إنه مارق عن الدين .

ولهذا دلالة على قوة شخصيته ونبوغه وعبقريته. فإنه امتاز على غيره من كبار الفلاسفة لإثارته اهتمام المفكرين بآرائه حتى ادعته مذاهب وجنسيات نختلفة. أما هو فأبى إلا أن يسمو فى مؤلفاته ليصبح عالمياً إنسانياً لا تحده الحدود ، ولاتقيده الأهواء. فلم يكن ملكاً لعنصر أو دين ما ، بل كان بآرائه المرشد لكافة العناصر والأدبان .

وقد نشأ ابن سينا في عصر مضطرب بشتى المذاهب والأهواء والآراء والمعتقدات والقلاقل والفتن ، فرأى ألا صلاح للعالم إلا بالتسلح بسلاح المنطق والعقيدة ، لذلك صقل في بوتقة ذهنه جميع علوم زمانه ، وجاء بها بآراء مدللا في التوفيق بين الدين والفلسفة مفسراً مجيباً للأسئلة التي لازمت الإنسانية في جميع مراحلها ، وهي أسئلة لها أثرها في التطور الفكرى والاجتماعي ، لم يخل منها زمان ولا مكان منذ فجر التاريخ حتى عصرنا الحاضر . من أين أتينا وإلى أين نذهب وما هي الغاية في الحياة .

وبطريقته الحاصة فسرهذه المسائل، وأفاض عليها من الحمال والحلال والحلال والتفقه والحكمة، وأمكنه بالإجابة عليها التوفيق بين العلم والدين، وقد ساعده التوفيق إلى أعلى صورة.

ولا يحق للباحث الحكم على ابن سينا بمجرد مطالعة كتبه ما لم يقرأ آراءه ثم آراء الشيعة الاتنا عشرية ، والشيعة الإسماعيلية مقابلا لها بالسنة والقرآن ، و بعدها

فللباحث المحقق الحكم على عقيدة ابن سينا لأن آراءه مصداق قول الشعراء ، سهل ممتنع .

وأضيف أيضاً للإلمام بآرائه عمكن للباحث الحلوس فى حلقات الدراسات السينوية فى مدارس سهسلار فى طهران وكوهرشاد بخراسان والمدرسة الفيضية فى قم وأروقة مدارس النجف وكربلا والأزهر والزينونة ومدرسة الواعظين فى بهارات . وفى هذا المهرجان انتصار لابن سينا وفلسفته يحق له أن يفخر به لأنه انتصار للعلم والدين وإحياء لتراث العروبة والإسلام .

كما أرجو أن تتذكروا أن لابن سينا آراء فى الميعاد الجسماني، ومعرفته تعالى للجزئيات ، وفى قدم العالم تظهر بوضوح إذا ما قوبلت مع شروحها نقداً وتقديراً ، وإننى لآسف لعدم وجود الوقت لعرض البعض منها على الأقل راجياً سنوح الفرصة لنشرها .

والآن أختصر في عرض عقيدة ابن سينا في واجب الوجود والنبوة ، ولا يخفى أن كل نقطة في هذا الغرض تجتاج إلى تحقيق وتدقيق عميق .

## عرض لآراء ابن سينا في واجب الوجود والنبوة

من دواعى الفخر أن أقف فى مهرجان أكبر شخصية عرفها التاريخ فى الطب والفلسفة الشيخ الرئيس الحسين ابن سينا، الذى أدهش العقول بموالفاته وغمر العالم بشهرته ، فكان عظيم الأثر فى الشرق والغرب ، لا عند المسلمين فحسب ، بل عند قاطبة الأمم والعناصر ، منذ عصره الذى عاش فيه حتى عصرنا هذا .

وابن سينا فى طليعة الفلاسفة الذين وضعوا مبادى التوفيق بين الدين والفلسفة ، ومهدوا السبيل لفهم علوم ما بعد الطبيعة عن طريق العقل.

فمنذ عصره حتى اليوم لا تزال مناهجه ومقرراته فى الفلسفة الأولية على الحصوص مادة للدرس والبحث ، ومثاراً للجدل والانتقاد .

وفى هذا الموجز عرض لأهم مباحث ابن سينا فى الفلسفة الإلهية ، وهى دراسته لواجب الوجود ، وضرورة النبوة .

والذى لاشك فيه أن آراء الشيخ الرئيس خليط من آراء أرسطو ، وأفلاطون والأفلاطونية الحديثة ، نسقها وأضاف إليها ودونها بأسلوبه الحاص ، فأصبحت متمزة بطابعه ، ومعروفة بآرائه .

وإن عقيدته فى واجب الوجود لموافقة للدين إذا ما سلمنا بمذهبه الدينى ، كما اعترف له كبار العلماء فانتصروا له ، كالحواجة نصر الدين الطوسى ، وعز الدين ابن كمونة ، والعلامة الحلى ، وأضرابهم من الحكماء والمحققين .

يرى الشيخ أبو على : إن واجب الوجود هو الذى منى فرض أنه غير موجود عرض عنه محال ، فهو إذاً ضرورى الوجود .

وإن نمكن الوجود : هو الذى متى فرض غير موجود أو موجوداً لم يعرض عنه عال ، وهو الذى لا ضرورة فى وجوده ، ولا فى عدمه .

فإن كان سبحانه واجب الوجود بذاته فهو المطلوب.

و إن كان ممكن الوجود ، فممكن الوجود لا يدخل فى الوجود إلا بسبب يرجع على عدمه ، فإن كان سببه أيضاً ممكن الوجود ، فهكذا تتعلق الممكنات بعضها ببعض فلا يكون موجوداً ألبتة، لأن هذا الوجود الذى فرضناه لا يدخل فى الوجود ما لم يسبقه وجود ما لا يتناهى ، وهو محال .

فاذاً الممكنات تنتهي بواجب الوجود بذاته .

وكل سلسلة مرتبة من علل ومعلولات متناهية أو غير متناهية فإنها إذاً لم يكن فيها إلا معلول احتاجت إلى علة خارجة عنها ، لكنها تتصل بها طرفاً لا محالة .

وإن كل ما ليس بمعلول فهو طرف ونهاية .

فكل سلسلة تنتهي إلى واجب الوجود بذاته .

وإنه تعالى الطرف الأول لسلسلة العلل والمعلولات التي تمتد منه نازلة إلى أصغر جرثومة على الأرض ، لأن التسلسل بلانهاية باطل ، وأن السلسلة مهما امتدت لابد لها من طرف ، وأن هذا الطرف لابد أن يكون غير معلول بل واجب الوجود لذاته ومن ذاته .

وهكذا يرى الشيخ أبو على أنه سبحانه مبدع المبدعات ، ومنشىء الكل، وهو ذات لا يمكن أن يكون موجود فى مرتبة وجوده ، فضلاعن أن يكون فوقه ، ولا وجود غيره ليس هو المفيد إياه قوامه . وإن وجوده عين ذاته ، هو الوجود المحض ، والحض ، والحضة من غير أن يدل بكل

واحدة . وإن واجب الوجود غير منقسم لا في الأجزاء بالفعوم منها معنى وذات واحدة . وإن واجب الوجود غير منقسم لا في الأجزاء بالفعل ، ولا في الأجزاء بالفرض والوهم ، كالمتصل ، ولا في العقل بأن تكون ذاته مركبة من معان عقلية متغايرة يتحد بها جملة . وإنه سبحانه واحد غير مشارك ألبتة في وجوده الذي له ، فهو بهذه الوجوه فرد ، وهو واحد لأنه تام الوجود ما ببي له شيء ينتظر حتى يتم ، وليس الواحد غير ذلك مما يكون الواحد فيه يوحده . وإنه تعالى ، لا جسم ، ولا هيولى ، ولا صورة ، ولا يعرف بالإنجابات ، ولا صفة له ، برئ عن النواحي والحهات ، وإن وحدانيته لاتثبت له لمحرد نبي الشريك . بل هي تتوقف على نبي الشريك ، والضد ، والند ، والصفة ، والحيثيات ، وكل ما عت إلى المغايرة بأدني صلة . ثم ينتقل الشيخ الرئيس ببراعة فنية فيقرر أقسام الموجود ، وأقسام الواحد ، بعد أن يعرض مساوقه الواحد للموجود ، وبيان الأعراض الذاتية والغريبة فينتهي لإثبات المادة ، وبيان ماهية الصور الحسمية ، وإنها الذاتية والغريبة فينتهي لإثبات المادة لا تتجرد عن الصورة ، وإن الحركة مقارنة للمادة في جميع الأجسام ، وإن المادة لا تتجرد عن الصورة ، وإن الحركة هي الزمان ، إلى آخر مقرراته .

وفى علمه سبحانه يرى الشيخ أبو على أن معرفته تشمل جميع الأشياء من غير استثناء ، لأن واجب الوجود يعقل ذاته بذاته ، ويعقل ما بعده من حيث هو علة لما بعده ، ويعقل سائر الأشياء من حيث وجوبها فى سلسلة الترتيب النازل من عنده طولا وعرضاً . أما الأشياء الجزئية فإنها تعقل كما تعقل الكليات من حيث تجب بأسبابها ، كالكسوف الجزئي فإنه يعقل وقوعه بسبب توافى أسبابه الجزئية ، وإحاطة العقل بها ، وتعلقها كما تتعلق الكليات .

وهذا البحث على الخصوص اتخذه الغزالى ومن نحا نحوه فى اللائمة على ابن سينا ، وبهذا القول رموه بالكفر والإلحاد .

وفى النبوة يرى الشيخ الرئيس ضرورة وجوبها حيث لا بجوز أن يترك الناس وآراءهم فيختلفون ، فيرى كل منهم ما له عدلا وما عليه ظلماً .

وإن الحاجة إلى النبي أشد من الحاجة إلى إنبات الشعر على الأشفار وعلى الحاجبين وتقعير الأخمص من القدمين .

فواجب إذاً أن يوجد نبى ، وواجب أن يكون إنساناً ، وواجب أن تكون له خصوصية ليست لسائر الناس ، حتى يستشعر الناس فى أمورهم سنناً بأمره تعالى وإذنه ووحيه ، وإنزال الروح القدس عليه ، فيكون للمحسن والمسىء جزاء عند الخبر القدير .

هذه عقيدة الشيخ الرئيس في الواجب سبحانه وفي النبوة ، وهي آراء تحتاج إلى البحث والتحقيق على ضوء ما تقدم من شرحها ، وما علقه عليها كبار علماء المسلمين من الفلاسفة والمتكلمين ، لأجل أن تكون دستوراً لأبناء الحيل المتطلع في تفسير ظواهر الكون والطبيعة عن طريق العقل والاستنتاج .

## ابن سينا و تعليم الطب فى أوروبا فى القرون الوسطى الدكتور مصطفى عمر

كان ابن سينا فيلسوفاً، وكانوزيراً، وكان طبيباً، بدأ دراسة الطب في السادسة عشرة من عمره ، ولما سئل عن الطب ودراسته قال : إنه علم ليس به صعوبة .

أتم الشيخ الطب ونبغ فيه شأنه في كل العلوم ، حتى لحأً إلى مهارته وعلمه ملوك وأمراء عجز أطباؤهم عن علاجهم فنجح ابن سينا ، فأصبح عن طريق طبه صفياً ووزيراً ، وابتعد أو أبعد ابن سينا بعد ذلك عن الميدان الطبى العام ، وأصبح فنه وعلمه وطبه وقفاً على الخاصة .

ورغم أن أفقه الطبى كان محدوداً ، فقد كتب الشيخ فى الطب وألف وتوج تلك المؤلفات بكتابه القانون .

بلغت شهرة القانون حداً بعيداً، فدرس واقتبس منه وترجم واتخذ أساساً لتعليم الطب لا فى المشرق والمغرب القريبين فقط ، بل فى جميع جامعات أوروبا الغربية اللاتينية ، وتعدى حدود أوروبا الغربية إلى شمال انكلترا ، ودرس عليه الطب فى اسكتلاندا .

وأول من اتخذ القانون من الوجهة الرسمية أساساً لتعليم الطب في أوروبا جامعة بولونا في عصر ازدهارها في القرن الثالث عشر ، فني سنة ١٢٦٠ ميلادية أسست بتلك الحامعة مدرسة العلوم، وأشرف عليها ثاديوس الفلورنتيني ، وهو الذي أدخل القانون في منهجها .

وبدأ القانون السينوى يغزو جامعات أوروبا الغربية اللاتينية ومدارسها حتى أصبح بمثل نصف المقررات الطبية فى جميع الجامعات الأوروبية فىأواخر القرن الخامس عشر .

واستوى على هذا العرش حتى أوائل القرن السابع عشر ، وهو تاريخ ميلاد الطب القائم على التجارب العلمية العملية .

وفى سنة ١٦٥٠ لم يكن القانون يدرس فى أوروبا إلا فى جامعتى لوفان ومونبلييه .

وقانون ابن سينا موسوعة طبية جامعة لم يأت الرئيس فيها بجديد من عنده، وكان أميناً في ذكر من أخذ عنهم، فإذا لم محضره المصدر نسب إلى مجهول.

إذن فما هي الأسباب التي دعت إلى انتشار القانون وترجمته إلى أكثر من لغة واحدة ، واتخاذه مرجعاً للبحث ومنهجاً للتعليم .

ليس هناك من سبب إلا عبقرية ابن سينا ، ونظرة فى القانون تكفى لذلك . فقد قسم القانون إلى كتب كل منها خاص بعلم من علوم الطب ، وقسم كل كتاب منها إلى فنون ومقالات .

ونسقت الأمراض فيه إلى كليات متشابهة متقاربة وجزئيات خاصة بكل عضو وما يعتريه وأكملها وصفاً وتشخيصاً وعلاجاً .

وخلقت النظريات التي قبلت في ذلك الحين أساساً للعلوم الطبية وما فيها من أمزجة متباينة ، وأبخرة متصاعدة ، وأخلاط تتعادل وتتنافر تجف وتسيل ، حارة تارة و باردة أخرى .

خلقت هذه النظريات جواً يتعشقه ابن سينا ، ويتمشى مع أساوبه الكتابي الحاص .

فرج ابن سينا مالحالينوس وبقراط فى الطب والحكمة ، وأخرج المزيج فى ثوب سينوى أرسطى ، وقدمه إلى أوربا المتعطشة للعلوم اليونانية فى ذلك الوقت متلهفة مؤمنة ، ونادت بأن الطب اليونانى العربى كما حمل شعلته ابن سينا حقاً وصدقاً لا يأتيه الباطل أبدا .

## ابِن سينا فى الآداب السريانية(١) سر*ئب بونس بهنام*

لابن سينا أثر فى فلسفة ابن المعدنى البطريرك الأنطاكى ، وابن العبرى. وترجم ابن المعدنى عينية ابن سينا إلى السريانية ، وزاد عليها ، وكذلك قصة الطبر الرمزية وأنشأ منها قصيدة فى ١٢٥ بيتاً ، كما نقل أفكاره الصوفية شعراً .

وتأثر ابن العبرى خطى ابن سينا فى النفس والفلسفة ، فأخذ بتعريف النفس المشهور ، وفى إثبات وجودها ، وحدوثها مع حدوث البدن ، وفى وحدة النفس وأفاعيلها ، وجوهريتها ، وخلودها ، وفى نظرية المعرفة والسعادة .

ونسج ابن العبرى على منوال ابن سينا فى الطبيعيات والإلهيات، ويذكره صراحة ، ويأخذ بآرائه وقد يفندها .

وقد ترجم ابن العبرى كتاب الإشارات إلى السريانية .

<sup>(</sup>١) نشرت هذه الكلمة في عددمجلة الكتاب الحاص بابن سينا ، وألقيت في مهرجان بنداد .

## كتاب الشفاء لابن سينا للأستاذ الدكتور إبراهيم مدكور

قدر لى أن أعالج تاريخ المنطق العربي في مؤلف ظهر باللغة الفرنسية منذ عشرين سنة تقريباً، ورأيت أن دراسة هذا التاريخ ينبغي أن تعتمد أو لا وبالذات على منطق ابن سينا . فتتبعت مؤلفاته المنطقية المختلفة ، وحرصت خاصة على أن أقف على منطق « الشفاء » من مخطوط المتحف البريطاني . وقد عولت عليه التعويل كله ، وأحلت عليه في غير ما موضع . وكم وددت أن لو وجدت السبيل إلى نشره قبل ظهور كتابي الآنف الذكر ، ولئن كان قد فاتني ذلك فعلا فإني التزمت به كتابة ، ووعدت في مقدمة هذا الكتاب بأني سأقوم بنشر « الشفاء » في فرصة قريبة . لاسها وطبعة طهران المعروفة معيبة وناقصة : معيبة لأنها لا تعتمد على أي تحقيق علمي ، وفيها أخطاء لا حصر لها ؛ وناقصة لأنها أهملت إهمالا تاماً جملتين من جمل الكتاب الأربع ، وهما « المنطق » و « العلم الرياضي » اللذان يزيد حجمهما على نصفه ، واقتصرت على الحملتين الأخيرتين وهما « الطبيعيات » و « الإلهيات » ، وهذان بدورهما لا يخلوان من نقص .

ويسوءنى أن أقرر أنه حالت حوائل شى دون إنجاز هذا الوعد . وما إن نبتت فكرة مهرجان ابن سينا حتى استبشرت بها، ووجدت فيها سبيلا لوفاء هذا الدين . وذلك أن وزارة المعارف المصرية ، مساهمة منها فى إحياء ذكرى الشيخ الرئيس ، قررت نشر «كتاب » الشفاء نشراً علمياً .

وهنا أرى واجباً على أن أنوه باسم رجل كنا نود أن نراه معنا فى بغداد ونستمع إلى بيانه ودرسه ، وأعنى به الدكتور طه حسين الذى احتضن فكرة نشر «كتاب الشفاء» بكلتا يديه ، ودفعها دفعة من دفعاته القوية ، ولوأنه لم يكن يعانى أعباء الحكم فى ذلك العهد .

وبذا صدر قرار وزارى فى منتصف سنة ١٩٤٩ بتكوين لجنة خاصة تضطلع بنشر هذا الكتاب . وما إن كونت هذه اللجنة التى كان لى شرف المساهمة فيها ، حتى أخذت ترسم الحطة وتعد العدة لإنجاز هذه المهمة الشاقة ، ورأت واجباً عليها أن تبدأ بجمع ما يمكن جمعه من مخطوطات «الشفاء» وهى كثيرة ومتنوعة . فما عرف منها يكاد يصعد إلى المائة ، وما يشتمل على الكتاب جميعه جد قليل لا يتجاوز العشرة ، وأغلبها يقتصر على جزء منه أو أجزاء . وهى موزعة بين أركان العالم شرقاً وغرباً ، فى القاهرة واستانبول وطهران ، أو فى لندن وباريس وليدن وبرلين ؛ وكم نود أن تجمع كلها فى صعيد واحد ، يحيث يمكن الحكم عليها عن درس ورؤية ، لا عن مجرد سماع أو وصف . وبذا يستبعد ضعيفها و يحتفظ بأصحها وأقواها ، وتكون منها سلسلة نسب واضحة المعالم متصلة الحلقات .

وجمعها ليس بالشيء اليسر، فهو يتطلب غير قليل من الزمن والمسال، وقد ساهمت في ذلك الإدارة الثقافية للجامعة العربية مساهمة محمودة، ويسرت على لحنة «الشفاء» كثيراً من مهمتها. وما إن توفر لدى هذه اللجنة عدد من المخطوطات يبعث على الثقة، ويمكن التعويل عليه، حتى بدأت في النشر، وها هي ذه تقدم إليكم اليوم أول ثمرة من ثمار جهودها.

وقد حرصت على أن تعرف فى مقدمة كل جزء بالمخطوطات التى اعتمدت عليها ، وأن تصفها وصفاً كاشفاً ، وتوازن بينها . والحزء المعروض وهو « المدخل » يقوم على أحد عشر مخطوطاً منها أربعة من مصر وخمسة من استانبول ، واثنان من لندن . وهى متفاوتة تاريخا وقيمة فتصعد خمسة منها إلى القرن السابع ، وواحد إلى التاسع ، وآخر إلى العاشر ، واثنان إلى الحادى عشر ، وواحد إلى الثانى عشر والأخير إلى القرن الحاضر . ولا نظن أنه قد حانت الفرصة بعد لتكوين شجرة نسب منها واضحة المعالم ، ونرجو أن يتم ذلك مستقبلا .

وليس تفاوتها فى قيمتها بأقل من تفاوتها فى تاريخها ، ونستطيع أن نضع فى قمتها مخطوط الأزهر المسمى « بخيت » لأنه أصحها وأوثقها . ففضلا عما امتاز به من نقط و ضبط اشتمل على تصحيحات وتعليقات تؤذن بدقة ونزوع نحو

التحقيق العلمى. هذا إلى أن ناسخه – فيما يبدو – ملم بما ينسخه ومدرك له . ومن حسن الحظ أن هذا المخطوط مكتمل الأجزاء مما يجعله دعامة لنشر «الشفاء» حميعه .

ويكاد يتساوى مع هذا المخطوط فى المرتبة مخطوط آخر من استانبول اسمه «سليانية داماد»، فهما متشابهان ومتلاقيان فى رواياتهما، ومن الممكن أن أحدهما يرجع إلى الآخر، أو أنهما معاً يصدران عن أصل واحد.

وفى الطرف الآخر ينبغى أن يوضع مخطوط دار الكتب المصرية الذى رمزنا له بما يلى « دا » ، لأنه أضعف المخطوطات التى وقعنا عليها وحديث العهد جداً ، فهو من نسخ الدار فى القرن الحاضر ، ولذا لم نلبث أن صرفنا النظر عنه .

وبين هذين الطرفين تجى المخطوطات الأخرى . ولا ننكر أنها تتفاوت في قيمتها نوعاً ، إلا أنه تفاوت لايفصل بينها فصلاتاماً ، وفي بعضها ما يكمل البعض الآخر .

ومن محاسن الصدف أنه فى الوقت الذى كنا نحقق فيه نص المدخل العربى كانت الآنسة دلفرنى بصدد تحقيق نصه اللاتينى . واشتركت معنا زمناً ، وحاولنا ما أمكن مقابلة الترجمة اللاتينية بالأصل العربى . ووضعت تحت تصرفنا نسخة محطوطة من النص الذى ارتضته ، واستعنا بها فيما قدمناه من ثبت المصطلحات العربية ومقابلها فى اللاتينية . ولا ننسى أن ترجمة المدخل إلى اللاتينية قريبة المعهد من ابن سينا ، فهى تقوم على مخطوطات عربية مباشرة ، إن لم تكن بخط المؤلف فهى نخط تلاميذه الأول ، ولهذا وزنه وقيمته .

وقد أخذت لحنة نشر « الشفاء » نفسها بطائفة من المبادئ ، يعنيني أن أنوه بأهمها .

#### ١ – النص المختار :

من الناشرين من يلجأ إلى مخطوط بعينه فيتخذه أساساً لذثر مؤلف ما ، ثم يصاف إليه فى الهامش الروايات المغايرة . ومنهم من يفضل طريقة النص المختار ، وهى ما آثرناه ، لما تقوم عليه من تصرف وحرية ، وتسمح به من تفضيل وموازنة ، وهى لهذا ولاشك أدق، وأعقد ، ولكنها أصح وأنفع ؛ فنى ضوء ماتو فر

لدينا من مخطوطات حاولنا أن نقدم النصالذى خُيِّل إلينا أنه يفصح عن رأى المؤلف ويؤدى عبارته أداء كاملا.

فاحترمنا ما أجمع عليه النساخ السابقون ، لاسيما إذا كان المعنى واضحاً والتعبير مستقيما ؛ وما اختلفوا فيه وازنا بينه وقارنا الروايات بعضها ببعض ، ثم رجحنا رواية على أخرى ما أمكن الترجيح ؛ ولم نرجح لأدنى مناسبة ، بل لاحظنا اعتبارات شي : أهمها استقامة المعنى وسلامته ، وما ألف لدى ابن سينا من ألفاظ وتعبيرات ، وما أبدته مؤلفاته الأخرى الثابتة ، وأهمية مخطوط على آخر ، محيث لم نعدل عن المخطوطات الوثيقة إلا لسبب ظاهر وقوى .

واستعنا بعلامات الترقيم المختلفة على توضيح جمل ابن سينا الطويلة التي يكثر فيها اللف والنشر المرتب أو المشوش ، ورب شولة تزيل غموضاً ، ونقطة تغير المعنى ، وتسلك به مسلكاً خاصاً ، فني استعال علامات الترقيم اجتهاد وترجيح قد لا يقل عن ذاك الذي يحتاج إليه في تفضيل رواية على أخرى .

ولقد أعفانا صاحب « الشفاء » من عبء اقتراح العناوين كلها أو بعضها ، لأن منهجه الدقيق هداه إليها ، فأخذ بها والتزمها كل الالتزام ، ولم نحد عنه في شيء يذكر من ذلك .

#### ٢ – التعريف بمـــا ينشر :

حرصنا فى مقدمة كل جزء ننشره على أن نعرف به ، فنلخص موضوعه ، ونبين ما اشتمل عليه من آراء ونظريات أساسية ، وخاصة ما استحدثه ابن سينا إذا كان له فيه تجديد واضح ، واكتفينا بهذه المقدمة موقتاً عن الشرح والتعليق ، ويوم أن يكتمل نشر « الشفاء » نشراً علمياً ، يستطيع الباحثون فيما بعد أن يشرحوه ويعلقوا عليه .

وأضفنا إلى المقدمة خاتمة توضح ما ورد فى النص من أسماء الأعلام ، سواء أكانت لأشخاص أم لكتب وأماكن ، وأشرنا فى الحاتمة أيضاً إلى بعض النصوص التى كانت لها قيمة تاريخية خاصة ، فرددناها إلى أصلها ، وكشفنا عن شيء من آثارها . واستخلصنا أخيراً من كل جزء ما ورد فيه من مصطلحات علمية معنين بأهمها وأبرزها . وحاولنا أن نثبت معها مقابلها الأجنى مستعينين

ما أمكن بالترجمة اللاتينية . والمصطلح العلمى لم يصل إلى ابن سينا إلا وقد استقر وتأكد ، بعد أن قضى نحو قرنين فى شيء من القلق والتردد ، ولم يطرأ عليه بعده تغيير ذو بال ، فنى إحياء مصطلحاته إحياء لتراث له شأنه .

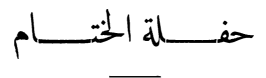
\* \* \*

هذا هو المنهج الذى التزمناه فى نشر الحزء الأول من منطق « الشفاء » ، وقد شئت أن أعرضه عليكم فى شىء من التفصيل ليكون موضع ملاحظاتكم وتعليقاتكم . ولا يساورنى شك فى أن لحنة نشر « الشفاء » بالقاهرة ترحب بكل نقد يوجه إليها ، لاسيا والكتاب كبير ، ومهمة نشره شاقة وطويلة ، وعسى أن يكون الحزء الذى نشر هادياً لما يليه من أجزاء .

واللجنة وإن كانت توزعت العمل فيما بينها، ترحب أيضاً بكل معونة خارجية، وقد سبق لها أن وكلت تحقيق بعض الأجزاء للمشتغلين بالدراسات الفلسفية من غير المقيمين بمصر، وكل رغبة تبدى في هذا الشأن تكون موضع التقدير، والمهم هو أن يظهر كتاب «الشفاء» على النحو اللائق به.

وفى الواقع أن هذا الكتاب جدير بعنايتنا جميعاً ، فهو أكبر موسوعة فلسفية عربية وصلتنا حتى اليوم ، وله حياة طويلة عريضة . فقد وضع منذ خمسين وتسعائة سنة وامتد نفوذه إلى ثقافات عدة ، فغذى الدراسات الفلسفية العربية والفارسية غذاء كاملا منذ القرن الخامس الهجرى إلى اليوم .

ولم يكد بمضى على تأليفه مائة سنة حتى ترجم قسط كبير منه إلى اللاتينية ، وكان له أثره في الحركة الفكرية الغربية في القرون الوسطى بل والتاريخ الحديث . وما إن نشطت حركة الاستشراق في القرن التاسع عشر ، حتى بدى في ترجمة أجزاء منه إلى بعض اللغات الأوربية كالإنجليزية والفرنسية والألمسانية . ويقيننا أنه يوم أن ينشر نشراً علمياً محققاً سيفتح باب دراسات شتى .



## حفـــــلة الختــام يوم الجمعة ۲۸ مارس سنة ۱۹۵۲ کلمة الدکتور نامی الأصبل

#### سیداتی وســادتی :

لكل عمل بداية ونهاية . لقد اجتمعنا قبل ثمانية أيام لنفتتح مهرجان ابن سينا ، ونجتمع اليوم ونحن آسفون أشد الأسف لنختم أعماله .

لقد ألقيت خلال أيام المهرجان سلسلة رائعة من المحاضرات والبحوث العلمية الدقيقة كان لها أكبر الأثر فى النفوس ؛ ومما لاشك فيه أنها خلقت للفكر الفلسفى أفقاً واسعاً ، وجواً صالحاً ، ستجنى بغداد ، بل الثقافة العالمية ، ثماره فى الأيام المقبلة ؛ إن شاء الله .

وفى هذه الحلسة الختامية ستستمعون حضراتكم إلى الكلمات الأخبرة التي ستلتى فى المهرجان ، نبدأها بكلمة سعادة الشيخ المحترم إبراهيم مدكور بك الذى عرفتم فضله وعلمه وأدبه ، وهو يحدثنا عن أعمال المهرجان .

## تلخيص أعمال المهرجان للدكنور ابراهيم مدكور

لقد ضمتنا هذه القاعة الفسيحة أربعة أيام كاملة ، واستطعنا أن نستنفد جدول أعمالنا كله . فتعاقب على هذا المنبر متكلمون من شي الأقطار ، ومن لم تتح له فرصة الحضور لم يفتنا أن نقدم للمستمعين صورة صادقة ما أمكن من بحثه ، ونلخص لهم نتيجة درسه . وكل ذلك في تسلسل منتظم ، ودقة تامة . وإذا كان قد أتيح لى شرف الإشراف على تنفيذ برنامج هذا المهرجان ، فإني أرى واجباً على أن أعلن في هذه الحلسة الحتامية أن ما حظينا به هنا من دقة ونظام طوال الأيام الماضية ، إنما يرجع الفضل فيه إلى حضرات المتكلمين من جانب، والمستمعين الكرام من جانب آخر . فحرص الأول على الزمن المقرر وقدروه قدره ، حتى اضطروا أحياناً إلى الضغط والاختصار ، والإنجاز دون إخلال بلمعني أو نحوض في العبارة . وكان الأخيرون مثال الهدوء والإنصات ، والالتفات بالمعني أو نحوض في العبارة . وكان الأخيرون مثال الهدوء والإنصات ، والالتفات ولا يسعني إلا أن أشكر الفريقين معاً شكراً خالصاً ، فقد يسروا على مهمتي ، ومكنا حميعاً من تحقيق أهدافنا على أكمل وجه .

و يمكن أن ترد الموضوعات التي عولجت هنا إلى أبواب أربعة ، فهى تدور حول حياة ابن سينا ، ومؤلفاته ، وآرائه ونظرياته ، ثم أثره فيمن جاءوا بعده . ونستطيع أن نقول بوجه عام إنها لمست أهم المسائل المتصلة به فى شخصه أو فى إنتاجه ؛ وسنحاول أن نستعرضها فى اختصار .

#### ١ \_ حياة ابن سينا:

لقد حقق تاريخ مولده تحقيقاً يرفع كثيراً من الشبه ، وأقيمت أدلة عدة على أنه من مواليد سنة ٣٧٠ ه . و بن في جلاء لأول مرة مدى تأثره بالإسماعيلية ،

وبعض من سبقوه أو عاصروه من رجال القرن الرابع الهجرى ، وخاصة الرازى وأبا حيان التوحيدى . ونوقشت طويلا تلك الرسالة التى تقول بوجود صلة أو تشابه بين آرائه ومذهب الاثناعشرية . وكل تلك مسائل سيكون لها شأنها ، يوم أن تتضح ، فى دراسة الفلسفة السينوية .

ورسمت فى وضوح سلسلة متصلة من تلاميذه خلال المائتى سنة التى تليه ، أعنى فى الفترة التى بينه وبين نصير الدين الطوسى. وفى الواقع لم تدرس بعد مدرسة ابن سينا الدرس الكافى ، ولم يكشف عن تلاميذه وأتباعه كشف تام فيما عدا الجوزجانى . وعسى أن يكون فى هذه المحاولة ما يساعد على تدارك هذا النقص ، واستكمال تلك الحلقات التى تربط ابن سينا بالفلسفة الأندلسية من جانب ، والتفكير الفلسفى فى الشرق منذ القرن السادس الهجرى إلى اليوم .

#### ٢ \_ انتاجه:

لم يبق مجال للشك فى غزارة هذا الإنتاج وتنوعه ، وقد أشير إلى أنه موزع بين أركان العالم الأربعة ، وإنا لحسن الحظ لانزال تحتفظ منه بقسط كبير . وقد بذلت الإدارة الثقافية بالحامعة العربية – ولا تزال تبذل – جهوداً مشكورة فى حمع هذا التراث ، وتيسير أمره على الباحثين .

ولقد عرضت بعض مؤلفات ابن سينا التي نشرت بمناسبة هذا المهرجان ، أو أعيد نشرها ، وخاصة «كتاب الشفاء» ، و «حي بن يقظان». فأما الأول فقد ظهر منه «المدخل» ، وتعتزم لحنة «نشر الشفاء» بالقاهرة متابعة الأجزاء الباقية . وأما الثاني فقد اضطلع بتحقيقه والتعليق عليه الدكتور أحمد أمين مدير الإدارة الثقافية بالحامعة العربية ، فنشر في مجلد واحد ثلاث صور من حي ابن يقظان : أحدها لابن سينا ، والآخر لابن طفيل ، والثالث للسهروردي ، وهذا الأخر ينشر لأول مرة .

ونوقشت نسبة بعض الكتب إلى ابن سينا ، وفى مقدمتها « رسالة الكيميا ، فى الإكسير » ، و « رسالة السياسة » . وقد أثيرت حول الأولى شكوك كثيرة ، وذهب بعض الباحثين إلى أنها ليست من صنع الشيخ الرئيس ، ولكن المحاولة التى عرضت ترمى إلى تدارك ذلك ، وإثبات أن هذه الرسالة سينوية فى أسلوبها وموضوعها .

وحلل قسط من شعر ابن سينا ، إن بالعربية أو الفارسية ، كما حللت أراجيزه الطبية ، وبين هدفها التعليمى . ولا يزال شعره فى حاجة إلى كثير من التمحيص والتحقيق ، لأن الموضوع فيه ربما زاد على الصحيح ، وفى بعضه تبذل ومجون يتردد السامع والقارىء كثيراً فى أن ينسبه إلى ابن سينا .

وكشف أخيراً عن مؤلفاته الفارسية ، وهى غير معروفة معرفة تامة فيما وراء إيران ، وما أجدرها أن تنشر وتنقل أو تلخص لقراء اللغات الأخرى . وهذا ما تضطلع به على وجه الحصوص لحنة ابن سينا الإيرانية .

#### ٣ ـ آراؤه:

تنوعت آراء ابن سينا واتسعت معلوماته اتساعاً كبيراً ، بحيث يعز حصرها تحت أبواب محدودة ؛ إلا أنها ترجع بوجه عام إلى الفلسفة والميتافزيقي ، أو إلى الطب والعلوم الرياضية والطبيعية .

فمن الناحية الفلسفية بحثت نظرياته الميتافزيقية الكبرى فى الخير ، والصلة بين الله والعالم ، وقورنت فكرة الألوهية عنده بما قال به المتكلمون من جانب وما قال به ابن رشد من جانب آخر . وهذه مسائل من الفلسفة الإسلامية فى صميمها ، وإذا كانت قد عولجت من قبل بشكل أو بآخر ، فإن بحثها عند ابن سينا يلقى علمها ضوءاً جديداً .

وأشير أيضاً إلى ما يمكن أن يلحظ من جديد فى منطقه ، وهو العناية بالتجربة والملاحظة أكثر من أرسطو ؛ ذلك لأنه عالم وطبيب إلى جانب أنه فيلسوف ، فى حين أن المعلم الأول إنما شغل بالمنطق القياسى . بيد أنه إن كان قد توسع فى المنطق الأرسطى ، فإنه — فيما يظن — قد صور نظرية الشعر عند أرسطو تصويراً ناقصاً ، ولم يحسن تطبيقها على الأدب العربى .

وعرضت أخيراً نظريته فى الشعور على نحو يقربها من بعض ما ذهب إليه علماء النفس المحدثون . وشرحت آراؤه فى النفس الإنسانية ، والنبوة ، والتربية ، ووضحت نزعته الإنسانية ، وبين أثره فى التصوف الإسلامى .

ولسنا هنا بصدد مناقشة هذه الدراسات، ولا التعليق عليها، وكل ما يمكن أن نلاحظه هو أن فيها آراء لا تخلو من جدة وابتكار، وأحكاماً تقتضي درساً

و محثاً ، وإن بدت أحياناً جريئة أو عنيفة . ومهما يكن فنشر هذا كله سيفتح \_ فما نرجو \_ أبواباً أخرى للتحقيق والتمحيص .

وأما طبه ، وخاصة كتاب « القانون » ، فقد حظى فى هذا المهرجان عما لم ينله من قبل . فصور هذا الكتاب تصويراً واضحاً ، وكشف عن خصائصه ومميزاته ، وبين كيف ساعد على تعليم الطب فى القرون الوسطى . وعولجت بعض أبوابه فى تفصيل ، كالتشريح وأمراض العمن والقلب .

وإذا كانت آراء ابن سينا فى الطبيعة والفلك والرياضة لم تبحث فى هذه القاعة البحث الكافى ، فإن موسيقاه درست فى ضرب من التوسع . والموسيقى العربية عامة ، وموسيقى ابن سينا خاصة ، فى حاجة إلى درس فنى شامل .

وقد كانت هذه البحوث العلمية أيضاً مثار تحقيقات وتعليقات نافعة . وإذا كانت قد تركت أموراً معلقة فإنها حددت بعض المشاكل تحديداً دقيقاً ، وفى تحديد المشكلة ما يعنن على حلها .

#### ٤ ـ أثره:

لم يحظ كثير من المفكرين بما حظى به ابن سينا من بسط النفوذ ، وامتداد آرائه وموالفاته إلى لغات وثقافات شيى ، فعرفته الفارسية كما عرفته العربية ، وتأثر به الفكر السرياني كما تأثر العربي . ونقل منذ القرن الثالث عشر أهم موالفاته إلى اللاتينية ، وكان لهذه الترحمة صدى بعيد في الدراسات والحياة العقلية لدى الغربيين في القرون الوسطى وعصر النهضة . وهناك من يترجم ابن سينا اليوم ، أو يدرسه و يعرض آراءه في اللغات الأوربية الحديثة ، كالفرنسية والأسبانية والإنجليزية .

عرضت هذه الآثار فى اختصار أحياناً ، أو فى تفصيل أحياناً أخرى ، فأقامت دليلا آخر على ما امتاز به الشيخ الرئيس من نزعة إنسانية ، وأفق واسع ، ربطه بتاريخ الفكر البشرى فى مختلف مراحله .

وما دمنا نتحدث عما تم فى هذه القاعة ، فلا يفوتنى أن أشير إلى أنه وزعت فيها ونوقشت طائفة من المؤلفات تزيد على العشر ، وكلها إما أن تحقق نصاً لابن سينا ، أو تترجمه إلى لغة أخرى ، أو تعلق عليه ، أو تعرض بعض آرائه ؛ وتلك ثروة علمية لها وزنها .

والآن أظنى أعبر عن رأيكم جميعاً ، إذا ما رغبت رغبة أكيدة فى أن تتابع البحوث التى أثيرت هنا ، ويكمل ما بدىء نشره من كتب ابن سينا ، إن فى العربية أو الفارسية . وسيوضع كتاب تذكارى لهذا المهرجان ، تسجل فيه البحوث والمحاضرات ، ويلخص ما دار من مناقشات و تعليقات . ولعلكم تتفقون معى فى أن يوكل أمر هذا الكتاب إلى الإدارة الثقافية بالحامعة العربية ، على أن نفوضها تفويضاً مطلقاً فى إخراجه على النحو الذى تراه ، توحيداً للإشراف ، وكسباً للوقت . ولم تبق لى إلارغبة واحدة ، وهى أن تجربة اليوم تسمح لنا بأن نطمع فى مهرجانات أخرى نخلد بها ذكرى كبار الشخصيات الإسلامية ، ونتخذ منها فرصة درس و بحث لا ينقطعان ، ويقيني أن الحامعة العربية ستقدر هذا الرجاء قدره .

\* \* \*

ولا أستطيع أن أبرح مكانى هذا قبل أن أعبر باسمى واسم إخرانى المصريين عن شكرنا الحالص على تلك الحفاوة البالغة والرعاية التامة ، التى حظينا بها منذ أن وطئت أقدامنا أرض العراق : كرم زائد ، ورقة تأسر ، وتعهد مستمر إن فى هذه القاعة أو خارجها ؛ وكأنما الكل يتسابق إلى تكريمنا والحفاوة بنا . دعوات وحفلات ، وسفر ورحلات ، ويطول بى الحديث إن سردت كل ذلك وفصلته. فلكم يا أهل العراق حميعاً ، حكومة وشعباً ، أصدق الشكر .

وأرى واجباً على أن أنوه خاصة بجهود لحنة ابن سينا العراقية ، وعلى رأسها معالى الدكتور ناجى الأصيل ، فأهنئها بهذا النجاح الباهر والتدبير المحكم. رسمت لنا برنامجاً لتسعة أيام ، وملأته على أكمل وجه ، فجمعت بين البحث الدقيق والرياضة الممتعة ، ومكنتنا من روئية كل ما تتوق نفوسنا إلى روئيته فى هذا القطر الحافل بالآثار والذكريات .

وأنوه أيضاً بتلك الرعاية العظيمة التي لمسها أعضاء المهرجان جميعاً من صاحب الفخامة رئيس الحكومة ومعالى وزير المعارف ، وذلك الاستقبال الكريم الذى تفضل به أصحاب السعادة أمين العاصمة ومتصرفو اللواءات التي تشرفنا بزيارتها.

وختاماً ، اسمحوا لى أن أقول لكم فى كلمة واحدة إن إخوانكم المصريين يباهون بكم ، ويفخرون بصنيعكم .

# كلمة الإدارة الثقافية للجامعة العربية للرادارة الثقافية للرادة الثقافية وكيل الإدارة الثقافية

معالى الرئيس ، سيداتى ، سادتى :

عندما خطر للإدارة الثقافية ، بجامعة الدول العربية ، أن تحيى ذكرى الرئيس الحليل ابن سينا ، بإقامة هذا المهرجان ، في عاصمة الرشيد ، كانت تهدف إلى ما حدث فعلا . وهو إيجاد حركة ثقافية قوية ، مستمدة قوتها من تاريخ هذه العاصمة العربية المباركة ، ومن جوها الثقافي المتوثب . وقد حصلت هذه الحركة بالقوة التي كنا نريدها ونتوقعها . وإذا لم يكن لهذا المهرجان أي أثر ، إلا أنه كان وسيلة لاجتماع لفيف من رجال الثقافة وقادة الفكر في العالم العربي ، مع زمرة من أفاضل العلماء الشرقيين والمستشرقين ، فما أعظمه من أثر .

إن الإدارة الثقافية ، أيها السيدات والسادة ، تدرك أن من أول واجباتها ، اتاحة الفرص لعواصم البلاد العربية ، لتنعقد فيها المؤتمرات والمهر جانات الثقافية ، كلما وجدت إلى ذلك سبيلا . وهي بوسائلها الحالية المحدودة ، لا تستطيع إلا أن تكون أداة اتصال بين العناصر الثقافية . ولحسن حظ هذا المهرجان أن كانت العناصر المتجمعة فيه متينة قيمة ، فأدى ذلك إلى هذه النتائج الباهرة التي لمسناها حميعاً .

وأرى من العدل أن أعترف ، أن ليس للإدارة الثقافية في تحقيق فكرة المهرجان إلا كونها صاحبة هذه الفكرة ، وأنها قد يسرت للإعداد العلمى . أما تحقيق أهداف المهرجان وإيصاله إلى مرتبة النجاح ، فهى مدينة بهما إلى جهتين مهمتين ، أرانى ملزماً بتسجيل الفضل لهما . الجهة الأولى تلك النخبة من العلماء والأفاضل الذين استعانت الإدارة الثقافية بجهودهم المتواصلة وبحثهم

المستمر . وفى مقدمتهم الدكتور إبراهيم مدكور الذى لا أرى لزوماً لنعته بأى شيء بعد أن لمس مرتادو المهرجان، بل والمجتمع العراقى المثقف، غزارة علمه ومتانة إدارته وقوة شخصيته الفذة الساحرة . والإدارة الثقافية ترى من واجبها تسجيل شكرها وامتنانها له ، ولصحبه الكرام الذين لحسن الحظ ساهموا جميعهم بهذا المهرجان شخصياً . وقد شاعت فى هذا الوسط الثقافى أسماء الدكتور أحمد فواد الأهوانى والأب جورج شحاته قنواتى والأستاذ محمود الحضيرى والدكتور محمد البهى والأستاذ ماسنيون والأستاذ شارل كوينتس . فهوالاء مع الدكتور أحمد أمين بك والدكتور محمد يوسف موسى اللذين لم تتح لهما فرصة الحضور مع الأسف ، هم الذين أعدوا للإدارة الثقافية الناحية العلمية للمهرجان .

أما الجهة الثانية ، فهى وزارة المعارف العراقية ، ولحنة ابن سينا العراقية ، اللتان تحملتا العبء الأكبر من المهرجان وأظهرتا من الرعاية والترحيب و فرط الكرم ما جعل ضيوف العراق يصفونه بأنه لا يمكن أن يزيد . ويهمنى أن أسجل هنا أن لوزير المعارف الشاب معالى السيد خليل كنه الفضل الأول فى جعل العراق يرحب بإقامة هذا المهرجان فيه . أما معالى الدكتور ناجى الأصيل رئيس لحنة ابن سينا العراقية ورئيس المهرجان ، فمنذ أن قدمت العراق للمساهمة فى إعداد المهرجان ، لمست جهوده المتواصلة وتفانيه فى سبيل إيصال المهرجان إلى أقصى درجات النجاح . وقد وفق إلى أن أرانا ثمرات تلك الجهود . فإلى معاليه ؛ وإلى من ساعده من موظنى مديرية الآثار ووزارة المعارف ، والأساتذة أصحاب البحوث والمحاضرات مزيد الشكر والامتنان .

وقبل أن أنهى تسجيل هذا الشكر أود أن أشيد بجمهور الطلاب والطالبات والشباب المثقف الذين تابعوا بحوث المهرجان بشغف وصبر وهدوء لدرجة أثارت إعجاب الضيوف الكرام ، كما أثارت دهشتى وافتخارى أنا ابن هذا البلد العزيز.

أمها السيدات والسادة :

لم يكن ما مر بنا خلال هـذا المهرجان استعراضاً ثقافياً فحسب ، بل هو بناء أساس علمي متين لاستعادة مجد عربي أثيل . إنها الحطوة الأولى المباركة لنهضة شاملة أخـذت تسود العالم العربي . ونحن نشعر أن

الوقت قد حان للسير بهذه النهضة حثيثاً، وأن هذه النهضة متى ما استكملت أسباب نضوجها ، فإنها ستجعل من الأمة العربية قوة إنسانية هائلة تساهم - بجانب الأقطار الإسلامية والشرقية الناهضة - فى توجيه هذا العالم نحو الحير والسعادة .

إننا نريدها نهضة تجعلنا نأخذ خير ما فى حضارة الغرب ، وتبقى لنا مثلنا الإنسانية العليا . إننا نعتقد أن هذه الأمة العربية ، عندما تصل فى نهضتها إلى الحد الذى ترتجيه ، سوف تكون جزءاً خطيراً من قوة إسلامية شرقية تسير العالم على أساس القيم الروحية والمبادىء الإنسانية السامية . ولا شك أن العلماء المستشرقين الأفاضل ، سيكونون خير عون لنا فى هذا النهوض ، وهم الذين سموا فوق مقاييس الحياة المادية ، فأوقفوا نفوسهم وعقولهم وقواهم لتحقيق تلك المثل العليا ونشر تلك المبادىء السامية .

فإلى البلاد الإسلامية الشقيقة ، والأقطار الشرقية الصديقة ، وإلى تلك الزمرة الفاضلة من العلماء المستشرقين ، تحية العالم العربي ممثلة بالإدارة الثقافية لحامعة الدول العربية . وإلى العراق العزيز الأبى ، تحية العروبة التي يعتز بها و محمل لواءها .

والسلام عليكم .

## 

صاحب الفخامة:

أصحاب المعالى والسعادة :

سیداتی ، سادتی :

لقد أصبحت بغداد ، خلال هذا الأسبوع ، مركزاً دراسياً لمن عرف ابن سينا .

\* \* \*

أيها السادة : اسمحوا لى أن أعبر ، باللغة العلمية التى استعملها ابن سينا ، عن شكرى الحزيل لمن أحيا ذكراه بعد ألفسنة ، ولمن ساهم فى تنظيم مهرجانها وترتيبه ونجاحه .

فإذا حق لهو لاء العلماء الذين استطاعوا أن يكشفوا ، فى دراسات هذا الأسبوع الحافل ، عن بعض قطرات من بحر علوم ابن سينا ، أن يفخروا بهذا الكشف ، فإنه يحق لأولئك الذين هيأوا لهم هذا الجو العلمي الحصب أن يفخر وا بذلك أيضاً كل الفخر .

\* \* \*

سیداتی ، سادتی :

باسم الوفد التركى ، وباسم جامعة استانبول التى أمثلها أقدم عظيم امتنانى ، وخالص شكرى ، لما لقينا من الحفاوة البالغة ، وحسن الضيافة بالشرق عامة والعراق خاصة .

والسلام عليكم .

## كلمة رئيس لجنة ابن سينا الإيرانية معالى السدعلى مكمت أصفر

معالي الوزير:

سيداتي وسادتي:

هذه الحفلة السعيدة قد انتهت كغيرها من كل شيء حسن في هذا العالم ، ولم يبق لنا شيء للقول سوى كلمة شكر ووداع . وكلمة شكرنا تكون أو لا متجهة إلى حكيم جليل نوّر العالم بشمس فضائله منذ ألف عام . ونحن قد اجتمعنا اليوم بعد عشرة قرون تحت مظلته السامية ، فياليته كان حياً فيشاهد كيف قام أحباو ، وأصحاب تراثه بتجليل شأنه وإعلاء كلمته ، فلو كان حياً لما كان يقول :

لما عظمت فليس مصر واسعى لما غلا ثمنى عدمت المشترى إذ أن كافة الأمصار والأقطار صارت اليوم محلا لعظمته، وأن جميع أرباب العلم والأدب هم مشترون لدرر فضائله .

إن الشعب العراقى أصبح وله الحمد قدوة لغيره من الشعوب فى هذا الأمر الحطير ؛ بل إن الحكومة العراقية قامت بتقدير العلم والحكمة تحت رعاية قائدها العظيم صاحب السمو الملكى الوصى وولى العهد المعظم، وأثبتت تقدمها فى مضهار الحضارة والرقى .

نحن الإيرانيين بجب علينا أن نشكر العراق أكثر من غيرنا ونحن نشكره لناحيتين :

الأولى — إذ أنه قام بإعلاء شأن ذلك الحكيم بصرف النظر عن عنصريته وقوميته، بل اهتم بتعظيمه وتجليله لشخصيته الفذة فحسب. إنى أعتقد بأن مواطنى الإيرانيين يساهمونني في هذا الشكر .

والثانية – لأجل هذه الحفاوة القيمة والضيافة الكريمة اللتين قام بهما نحونا. وإن هذه الأيام المباركة تكون ولا تزال خالدة فى نفوسنا مدى الأيام . ويجب علينا

أن نشكر لحنة مهرجان ابن سينا التي قامت بهذا الاحتفال العظيم ولا سيما رئيسنا الحبوب المحترم معالى الدكتور ناجى الأصيل. إن قيافته الحذابة التي تبدو منها الأصالة والنجابة لا تزال تكون نصب أعيننا و نذكرها دواماً بالتجليل والتبجيل. نحن كنا شاهدين كيف أدار شئون هذا المهرجان بكل نظام وإتقان. وكنا شاهدين أيضاً أنه وأعوانه قد حرموا على أنفسهم راحتهم الشخصية ولذيذ نومهم منذ مدة طويلة لأجل راحتنا ولذيذ نومنا.

بحب أن لا ننسى أن الإدارة الثقافية للجامعة العربية قامت بواجبها في هذا الصدد أحسن قيام، وعلمتنا كيف بجب على الشعوب الشرقية والإسلامية أن تجلل حكماءها وتعظم مفكريها . وإنى أذكر جيداً وأعتر ف بمزيد الشكر بأنها قامت بالتعاون والإرشاد مع لحنة الآثار في طهران منذ عامين في سبيل هذا المهرجان الألني، وبجب علينا الشكر خاصة لما بذله معالى الأستاذ الدكتور إبراهيم بكمدكور من المساعى الحميلة، وما أبداه من الدقة والعناية في تنظيم حلبات هذا المهرجان، وما أتحفنا به من الكلمات الرقيقة والمحاضرات البليغة .

ولا ريب فى أن هذه العنايات سوف تكمل حين تنشر مجموعة هذه المحاضرات القيمة، بحيث يستفيد منها القريب والبعيد فى جميع البلاد والأقطار، وإنى واثق بأنأر باب الفضل والأدب كلهم متعطشون لقراءة هذه المجموعة والمقال، والاستسقاء من مناهل هذا الزلال.

وينبغى أن أقول فى ختام كلمتى هذه إننا مؤملون أن تتجدد هذه الأيام السعيدة فى إيران مرة أخرى كما جرت الآن فى العراق ، ونحظى بزيارة سادتنا الكرام تحت ظل ذكرى ابن سينا ، وأن يجمع الحكيم عبيه بعد وفاته تارة أخرى ، كما كان جامعاً لتلاميذه فى أيام حياته . ونحن راجون أن يكرر لنا الزمان فى الحريف الطروب القادم فى طهران وهمدان ما كان لنا فى هذا الربيع المفرح فى بغداد إن شاء الله .

لا ريب فى أننا الإيرانيين معترفون بفضل إخواننا العراقيين فى هذا المهرجان لأن الفضل للمتقدم؛ كما أن زيارة الإخوان والأحباب هى من آمالنا الوطيدة إذا ما ساعدتنا الظروف الاقتصادية والمشاكل السياسية . وتكرار ذكرى ابن سينا لاسيا عند مرقده وموطنه يكون من أحمل الأمور، وهو المسك ماكررته يتضوع.

أمها السادة:

إن أحسن ما يبقى للإنسان في هذه الحياة الفانية هو العلم والسعى في سبيله، والحياة الحقيقية الحالدة هي التي تكون حية بالعلم والحكمة كما قال ابن سينا نفسه:

إنما النفس كالزجاجة والعلم سراج وحكمة المرء زيت فاذا أشرقت فإنك حي وإذا أظلمت فإنك ميت

## کلمة مندوب أندونیسیا السد م<sub>حر</sub> رشبری

سيدي صاحب السمو الملكي:

معالى الرئيس :

سیداتی ، سادتی :

باسم حكومة جمهورية أندونسيا أتقدم بالشكر الجزيل إلى الحكومة الملكية العراقية وإلى لحنة ابن سينا العراقية على دعوتها لحضور هذا المهرجان الألغى لذكرى ابن سينا. وإن هذه المناسبة لهى الفرصة السانحة لتوثيق روابط الإخاء والثقافة بين البلدين خاصة ، وبين جميع البلاد التي تشترك بهذا الاحتفال الرائع عامة ، حيث تجلى فيه أن العلم ليس ملكاً لشعب أو أمة — وأن العامل لن يبخس حقه ، وأن الله لا يضيع أجر من أحسن عملا .

لقد قضينا تسعة أيام كاملة عشنا فى أثنائها مع الشيخ الرئيس ، تارة فى فلسفته ، وأخرى فى طبه ، وثالثة فى تصوفه ، وفى كل مرة استشعرنا بالزمن الذى كان يعيش فيه ابن سينا ، ذلك الزمن الذىقد مضى عليه ألف عام ، ولكن لايزال عتمنا بكنوزه الثمينة ونفائسه العديدة .

حقاً لقد كان عهد ابن سينا عهداً زاهياً مزدهراً للثقافة الإسلامية، وابن سينا هو ذلك الفيلسوف الإسلامي بلا منازع . وإذا قلت إن ابن سينا كان فيلسوفاً إسلامياً ، فليس معنى ذلك أنه كان يخص الأمم التي تدين بدين الإسلام وحدها، وإنما أقصد أنه كان يمثل عصر تطور إنساني عام تحت تيار جارف من تعاليم الإسلام، وهي تعاليم عامة تحث على طلب العلم والبحث عن الحقائق والنظر في الكائنات ؛ وقد أصبحت هذه التعاليم من مقتضيات العصر الحديث ، حيث أصبح

العالم أسرة كبيرة من بنى البشر ، كل أعضائها يمجدون العلم ويقدرون البحث والتنقيب .

لقد كانت الأيام التى قضيناها طوال المهرجان ، فرصة ، لا لإحياء ذكرى ابن سينا فحسب ، ولا للتعارف بين الوفود وتبادل الآراء فيما بينهم ، ولكنها كذلك كانت فرصة لمعرفة أن تعاليم ابن سينا لها من التأثير والنفوذ في عهدنا الحاضر ، وفي هذا الحزء من العالم ، ما لا يزال يعادل مثيله قبل قرون مضت .

وانى إذ أشعر بهذه الحقيقة ، أود أن أنوه بأن أندونسيا لتشعر وهى تشترك فى حضور هذا المهرجان ، تشعر بالسرور الكبير ، لأنها تشترك فى إحياء ذكرى فيلسوف إسلامى مضى ألف سنة على يوم مولده ، بينها أندونسيا نفسها لم تتصل بالإسلام إلا قبل حوالى أربعة قرون ؛ فقد ثبت أن الإسلام دخل إلى أندونسيا فى أوائل القرن السادس عشر الميلادى ، أى بعد ميلاد ابن سينا بستة قرون كاملة.

فإلى لحنة ابن سينا العراقية ، وإلى الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية ، أقدم النهانى الحالصة على نجاح هذا المهرجان العظيم ، ونرجو أن تسنح فى المستقبل فرص أخرى للتعاون العلمى فى سبيل استكشاف مكنونات الشرق التى لا يزال كثير منها فى طى الخفاء .

## كلمة رئيس الوفد السورى الدكنور جميل صلببا

#### سيداتي وسادتي :

لو عرف ابن سينا أننا سنقيم له هذا المهرجان الألفى الرائع لما شكا الزمان في شعره ولما قال :

لما عظمت فليس مصر واسعى لما غلا ثمني عدمت المشترى

ذلك لأن الأمصار جميعها تريد اليوم أن تدعى ابن سينا ، وأن تتسع له ، وأن تشترى انتسابه إليها بأغلى الأثمان . ويكفى الرجل العظيم شرفاً أن تدعيه أمم كثيرة ، وأن يكون فى نظر الناس جميعاً رمزاً لحياة الروحية والتفاهم الإنسانى .

ولكن ابن سينا لم يكن في الحقيقة من الرجال الذين يقنعون بالحياة في مجتمع مغلق ، بل كان يريد الحياة في مجتمع واسع لايحده زمان ولا مكان ، ولا يقتصر على مجرد الحاضر ، بل يشمل الحاضر والماضي والمستقبل . فهو وإن شكا الزمان في شعره ، فما شكاه عن عجز أو هزيمة ، وإنما شكاه لرغبته في إصلاحه، ولعلمه أن الزمان لايتسع للإحاطة بأحلامه وآماله . إنه مثال للروح الإنسانية الثائرة ، التواقة إلى السمو ، والطامحة في الصعود إلى الملأ الأعلى . والنفوس الطامحة في الارتقاء لا تهدأ كما يهدأ الماء الراكد ، بل تندفع إلى الأمام دائماً ، وتتجرد من قيود المادة . وهذا الطموح العقلي هو أحمل ما يستحق التكريم من شخصية ابن سينا . ونحن لولا إيماننا بالقيم الروحية والعقلية لما أقمنا هذا المهرجان له . إننا نعتقد أن مدنية هذا العصر قد تلوثت بأدران المادة ، وأن هذا العالم الكئيب الحزين لا يستطيع الحروج من كآبته وحزنه إلا إذا تراجعت القوة فيه أمام الحق ، وانغمست ذبالة حياته في زيت من الروح . فالحياة الروحية ليست

مضادة للتقدم والإنتاج، بل التقدم والإنتاج لايتحققان فى مجتمعنا الحديث إلا إذا اتخذنا القيم الروجية والعقلية وسيلة للسيطرة على المـادة والقوة .

فلنرحب إذن بذكرى هذا الحكيم الذى هام بالمثل الأعلى وآمن بالفكر ، وكان كثير الثقة بالفطرة الإنسانية .

والشكر كل الشكر للجنة الثقافية فى جامعة الدول العربية على ما بذلته من جهد عظيم لإقامة هذا المهرجان الجميل. والشكر كل الشكر أيضاً للعراق الشقيق على ترحيبه بإحياء هذه الذكرى فى مدينة بغداد. فنى مدينة بغداد ازدهرت ثقافتنا العقلية الماضية ، وفيها نتبادل الآن نفحات الروح ونسمو إلى عالم العقل.

وإنه ليسرنى بهذه المناسبة أن أنوه من فوق هذا المنبر بما لقينا فى العراق، ولقيه جميع أعضاء المهرجان، من لطف وإيناس وكرم وعناية . ولاغرو فالعراق الشقيق كان ولا يزال موطن الحلق العربى الكريم ، ومنبع الكرم والسخاء والجود والسلام.

## كلسة رئيس الوفد اللبنــانى الأسناذ فؤاد افرام البسناني

هبطنا وادى الرافدين على تشوق وارتياح ، تحدونا أحلام الماضى المتسلسلة ذهبية الحلقات ، منذ أن وضع المنصور أول لبنة فى أساس دار السلام ، أى أن جعل الرشيد من عاصمته حاضرة الدنيا ، أى أن ضم المأمون ، فى دار الحكمة ما تفرق من أشتات الثقافات السالفة على ألسن الآراميين والفرس والروم ، أى أن استأنف فيصل الكبير البناء العصرى على الأس الأصيل ، أى ما تخلل ذلك من فترات دكن ماكانت إلا لتجلو الغرر النواصع . نزلنا واديكم على هذه الأحلام وإذا بالعيان يشهد للخبر ، وإذا بالحاضر يذكر بالماضى ، ويعد المستقبل خليقاً عاسلف من أمجاد ومفاخر ، إن شاء الله .

وماكنا لنشعر بهذه الغبطة لولا فضل المهرجان . وإنها لمأثرة جديدة للشيخ الرئيس أن يجمع فى هذا المحفل الكريم ممثلى الشرق والغرب ، وشهود الأمم واللغات فيطمئنون إلى أن الشعلة التى اقتبس منها ابن سينا ما أنار به عالم الفكر فى القرون الوسطى لم تنطفىء جذوتها ، وإلى أن تاريخ الحضارة التى ترعرعت على ضفتى دجلة لم تكتب آخر صفحاته بعد ، والحمد لله ، وإن يكن الرماد قد تكاثف على هذه الحذوة . وإن يكن هذا التاريخ قد تخلل أبوابه بعض الفصول القاتمة ، فإن فى ذمة اللجنة الثقافية فى جامعة الدول العربية خاصة ، وفى ذمة كل من انتمى إلى الثقافة عامة ، أن يعملوا مخلصين على جلاء هذا الرماد العارض ، وعلى تبييض الفصول القاتمة فى هذا التاريخ الحبيث ، فنستأنف ، حينئذ ، رسالتنا فى خدمة الفكر والعلم والفن ، بل فى خدمة الإنسانية جمعاء .

فإلى اللجنة الكريمة منظمة هذا المهرجان ، وإلى العراق الشقيق العزيز ، حكومة ومؤسسات علمية وشعباً وصحافة ، أرفع باسم الوفد اللبنانى خالصالشكر ووافر التقدير ، راجياً أن يقيض لنا الله فرصة الاجتماع فى لبنان ، فى مثل هذا المهرجان — إن يكن ألفياً أو مئوياً أو خمسينياً — فنضع معلماً جديداً فى طريقنا الثقافى الصاعد، ونضيف حلقة جديدة إلى سلسلتنا الذهبية المحيدة. والله ولى التوفيق .

## كلمة مندوب المملكة الأردنية الهاشمية السبد عبد الله زريقات

معالى الرئيس :

سيداتي ، سادتي :

من دواعى الغبطة والفخر ، أن تتاح لى هذه الفرصة السعيدة ، لأساهم في هذا المهرجان القومى الرائع ، مشاركاً في تمجيد شخصية عربية كبرى ، كانت ولا تزال ملء الأسماع والأبصار ، ولن تزال محمد الله كذلك إلى الأبد .

والصوت الذى أرفعه فى هذا اليوم الأغر المحجل ، هو صوت المماكة الأردنية الهاشمية ، التى يسرها أن تبادل شقيقاتها وصديقاتها ، العواطف الحياشة والاعتزاز العظيم مهذا اليوم التاريخي المحيد ، يوم الطبيب الأول الحالد .

فالرئيس ابن سينا لم يكن مفخرة بلد واحد أو قطر ، وإنما هو مفخرة الدهر مفخرة الأمة العربية خاصة والأمم الإسلامية عامة . أجل إن الرئيس ابن سينا مفخرة هذه الأمم الكريمة ومبعث اعتزازها ، لأن خدماته الحليلة للإنسانية ، وآثاره الحميدة في بناء صرح الحضارة العلمية الحاضرة ، لم تقتصر على جانب واحد من جوانب العلوم والفنون ، حيث كان إلى جانب ما اشتهر به من التفوق في الفلسفة والآداب ، في الطليعة بين واضعى العلوم الطبيعية ولا سيم الطب . فقد كان ابن سينا ، بشهادة الباحثين والمؤرخين كافة ، من أبرز معلمي الأجيال الذين وضعوا أسس هذا العلم النافع ذي الأثر الكبير في إراحة النوع البشري وسعادته .

فإذا ما افتخرت الأمم بقادتها الفاتحين وعظمائها العاملين ، فإن العلماء الأعلام ، وقادة الفكر أجدر الناس بالتمجيد ، لأنهم المنارات الساطعة في طريق المجد والتقدم ، والقدوة الصالحة في الحدمة الإنسانية المنتجة . هوئلاء الأفذاذ الذين استرخصوا الحهود الثمينة ، وافتقدوا اللهو في شبابهم والراحة في مشيبهم ، لكي يقدموا

من ثمار التضحيات ما وسعهم تقديمها من النظريات والقواعد العلمية، لتمهيد الطريق أمام الناس إلى السعادة والحياة الرغدة المستقرة.

هو لاء العباقرة الفطاحل ، لم تخل من أمثالهم أية أمة فى الأرض ، ولكن للأمة العربية سبقاً محموداً بكثرة من أنجبتهم من هذا الطراز السامى ، ومنهم بل فى الطليعة منهم ، الرئيس ابن سينا الذى نحتفل اليوم بمهرجانه ، ونقيم له معالم الذكرى الألفية .

ولعل السادة المحتفلين ، وكلهم نخبة طيبة من العلماء والمدققين ، لم يتركوا من حياة هذا الرجل جانباً إلا قتلوه بالبحث والتمحيص ، ولكن أمراً واحداً قد يفضله الباحثون وقد لا يغفلونه ، غير أنه جدير بالإعادة لما فيه من حكمة بالغة ورأى سديد . ذلك أن ابن سينا قد ضرب بسهم وافر في مختلف العلوم والفنون ، ولكنه رغم ابتعاده عن الاختصاص كان بمفرده دائرة معارف ، بين علماء عصره وكثير من العصور التي أعقبته .

وأما السر فى هذا النوع أو العامل الحقيقى لوجوده ، فإنه مفسر فى جواب ابن سينا ، حيث سأله أحد الناس عن الوسيلة الكبرى لتقدمه ونبوغه فى هذه المجموعة الكبرى من العلوم والفنون . فأجاب الرئيس : إن هذه الوسيلة هى السوال عن كل ما أجهله ومن أى شخص كان ، وبالتساول عن كل شىء قد عرفت كل شىء .

إن هذه الحادثة وحدها ، درس ثمين فى طلب العلم وتحرى الحقائق ، يقدمه ابن سينا إلى الأجيال من بعده، كما قدم لهم من الآثار ما يجعله نوراً ساطعاً لهدايتها .

بهذه الكلمة الموجزة واللمحة الحاطفة ، اكتنى أيها السادة عن هذا العبقرى العظيم، بعد أن وفاه الإخوان وكلهم جواد فى هذا الميدانحقه من التحليل والإطراء؛ مبتهلا إليه تعالىأن بهيىء للأمم العربية والإسلامية من أمرها رشداً، لتستعيد مكانتها السامية ، وتحتل مقامها الأرفع ببن أمم الأرض جميعاً.

### کلهة ممثل لیبیا للأ-ناذ أحمد راغب الحصابری

يسرنى باسم الحكومة الليبية والشعب العربى الليبى أن أحييكم تحيات التجلة والإكبار، وأعرب لكم عما يملأ قلبى من سرور، وما تفيض به نفسى من سعادة، لوقوفى بينكم فى هذا المهرجان التاريخي العظيم ممثلا لشقيقتكم ليبيا، تلك الدولة العربية الفتية التى فازت أخيراً بأعلى ما بهفو إليه الأنفس والقلوب، وأسمى ما تنشده الأمم والشعوب، حيث فك إسارها واستمتعت بنعمة الحرية والاستقلال.

وإنه ليفعم النفس سروراً وانشراحاً أن تكون شقيقات ليبيا العربية في مقدمة من عاونها لبلوغ أهدافها في الاستقلال والحرية .

فلقد بذل أشقاؤنا أبناء عدنان جهوداً مشكورة سيسطرها التاريخ الليبى الحديث بمداد من الفخر، ولعل هذه المناسبة السعيدة الفذة هي أول مناسبة نشهدها ليبيا، وهي دولة مستقلة مع بقية شقيقاتها دول العروبة، التي أصبحت اليوم بحمد الله و نصرته ثماني بعد أن كانت سبعاً.

وجدير بى أن أذكر فى معرض التقدير والاحترام جميع الذين يرجع إليهم الفضل فى تنسيق هذا الاحتفال الرائع ، وأخص بالذكر رجال لحنة ابن سينا العراقية وعلى رأسهم كل من معالى وزير المعارف الأستاذ خليل كنه ، ومعالى الدكتور ناجى الأصيل ، ورجال الإدارة الثقافية لحامعة الدول العربية الذين احتضنوا فكرة المهرجان، فهم بهذا العمل العظيم قد وفقوا إلى تو ثيق الوشائج والروابط العلمية والثقافية ، وعملوا على جمعها فى ميدان المعرفة والفن بهذا المهرجان الذى يرمى إلى تمجيد ذكرى الشيخ الرئيس وتخليد أثرها ، وقد مر عليها ألف من السنين ولا يزال صداها يرن فى الآذان، وطيفها يسبح فى أجواء القلوب رغم تلك الآماد السحيقة التى تناثرت حلقاتها من سلسلة الزمن .

فقدكان الشيخ الرئيس رسولا من رسل الفكر ، وجباراً من جبابرة العقل.

ولا نعدو الحقيقة إذ نقرر أن تلك الومضات الفكرية التي أبرق بها ذهن الشيخ الرئيس كانت القبس الذي استبان الأوربيون على هدى سناه كثيراً من معالم الطب ومظاهر المعرفة في العصر الحاضر.

ونحن إذ نمجد الذكرى الألفية للشيخ الرئيس إنما نمجد ذكرى العبقرية الإسلامية فى أبلغ صورها ، والنبوغ العلمى الإسلامية فى أروع مجاليه . وإنما نكبر تلك السبحات الفكرية الواسعة فى خضم ما وراء الطبيعة نشداناً للحقيقة واستجلاء لأسرارها المحتجبة عن أبصار وبصائر بنى الإنسان .

ذلك الحضم الذى وقف على شطآنه كثير من المفكرين دون أن يجرؤا على مصارعة أمواجه ، واقتحمه الكثيرون منهم محاولين سبر أغواره العميقة فانتهمهم أواديه الهائلة فكانوا من المغرقين .

أيها الحفل الكريم لقد كان بود ليبيا أن تساهم في هذا المهرجان مساهمة فعالة بما تقدمه من بحوث ودراسات ، ولكن حضراتكم جد مدركين بأنها الآن فقط قد أخذت تنفض عنها غبار الركود وتتفتح أبصارها للوجود ؛ وإذا تفضل سعادة الأستاذ الكبير الدكتور إبراهيم بك مدكور فقال في تواضع العلماء إن هذا المهرجان هو بمثابة مصباح يلقي الأضواء للباحثين والدارسين ، فإنه بالنسبة لنا يكون بمثابة مصباح يعطينا قوة النظر والإبصار ، وأرجو أن يأتي بعد ذلك دور البحث والتبصر . ومع هذا فإني وزميلي لم نحط علماً بنبأ إيفادنا إلى هذا المهرجان إلا قبل موعد سفرنا بخمسة أيام ، وهي مدة لا تكفي لأخذ الأهبة ، فضلا عن الاستعداد للبحث والدراسة والتحضر .

والحق أن حضرات الأساتذة لم يكادوا يتركون صغيرة ولاكبيرة من الصور والألوان التي تضمنها شريط تلك الحياة الحافلة الخصبة للشيخ الرئيس إلااستوعبوها بأبحاثهم المستفيضة و دراساتهم الشاملة .

وإنه لا يسعنى إلا أن أزجى إليهم جميعاً أصدق ضروب الثناء وأبلغ عبارات الإشادة والتقدير، لما عرضوه على مسرح الفكر من نواحى العظمة العقلية فى شخصية هذا الفيلسوف، فى هذا المهرجان التاريخي الزاهر الذى تقيمه بغداد دار السلام، ومبعث الحضارة الإسلامية ومسطع نور المدنية العربية. بغداد التى

ظلت أجيالا وق وناً مناراً تشع منه أضواء العلم فتهدى شعوب الإنسانية سبل الرشاد إلى مناهج السمو والتقدم .

وإن مما زاد هذا الحفل جلالا وروعة ، وأضفى عليه جمالا وبهجة أن أقيم في هذه المدينة العظيمة بالذات ، والتي نراها اليوم تستعيد سالف مجدها ، وتبنى ما هدمته صروف الدهر من بنيان عزها الشامخ ، وتدأب في غير فتور على السعى الحثيث لإبراز ماضيها المحيد إلى العالم من جديد . وإن لها من حيوية جلالة المليك الشاب ، وحكمة سمو الوصى الأمين ولى العهد المعظم سليلي الأكرمين ، وسعى رجالها المخلصين ، خير معوان على إدراك أمجد الغايات وأسمى الأهداف .

ويسرنى أخيراً أن أرفع نيابة عن الشعب الليبي وحكومته جميل الشكر والثناء العاطر للأمة العراقية الشقيقة حكومة وشعباً على تكرمها بدعوة ليبيا إلى المساهمة في إحياء هذه الذكرى الخالدة.

وأختم كلمتى ببيت من القصيدة العصماء التي فاضت بها جناب الأستاذ الفاضل عادل الغضبان عضو الوفد المصرى :

بغداد جئت إليك محدوني الهوي وأعود منك وحب بغداد معي

## كلمة مندوب أســــبانيا الأسناذ جارسيا موميز

حضرات أصحاب المعالى والسعادة :

سيداتي ، سادتي :

أريد قبل كل شيء أن أعبر أمامكم — باسمى وباسم زملائى المستشرقين الحاضرين ، وأنا آخرهم — عن عواطف شكرنا العميق الحزيل من صميم أفئدتنا لما قابلتمونا به من الحفاوة ، وللشرف الكبير الذى منحتمونا إياه بالدعوة اللطيفة إلى حضور هذا المهرجان الألنى الاحتفالي إكراماً لابن سينا ، الفيلسوف الكبير المشهور المؤثر لا في العالم الإسلامي فحسب، بل في العالم كله وفي الحياة الثقافية والفكرية والعلمية في القرون الوسطى وبعدها . إن هذا الاجتماع المؤلف من علماء وأساتذة وفلاسفة جاءوا من كل بلاد العالم لذكرى عبقرية الشيخ الرئيس ، في هذه المدينة العجيبة التي كانت من أجل وأشهر المدن كلها في التاريخ البشري، في هذه المدينة العجيبة التي كانت من أجل وأشهر المدن كلها في التاريخ البشري، إن أردنا أن تخرج الدنيا سالمة من الأوضاع المظلمة التي نمر بها الآن . وأنا أهنئكم عماسة لا مزيد علمها بالمشر وع الذي افتكرتم فيه ، وبالمناسبة الفذة الفريدة التي عماسة الم وبالصورة الرائعة الكريمة التي أوجدتموها لتجسيم فكرتكم .

بمجرد أن وصلتنى دعوتكم لبيها ، وتركت فى مدريدكل عمل وشغل ، حتى أحضر حفلتكم وأطبر إلى جانبكم ، وما وطئت أرضكم العراقية المحبوبة حتى وجدت نفسى فى دارى وبينى وأسرتى وعشرتى . كان هذا كله كحلم لذيذ لى . ولكن الآن يوقظنى منه صدى صوتى ، وأجد نفسى متعجباً من جراءتى : أتكلم قدامكم وقدام الأساتذة والعلماء وأنا آخر التلاميذ ، وأتكلم بهذه اللغة العربة العزيزة التى أدرسها دائماً ولا أجيدها أبداً . أستغفركم !

أستغفركم وأرجو من فضلكم أن تغفروا لى ، لأن الأعمال بالنيات ، والنية عندى صحيحة . جئت إلى بغداد من أسبانيا ، كما جاءت إليها فى الماضى جماهير لا يحيطها العدد ، طالباً للعلم . جئت من الأندلس البلد الذى كان دائماً فيه اللغة العربية فى النطق « لكنة عجمية » كما قال ابن شهيد فى عهد الحلافة القرطبية . جئت من الأندلس التى كانت فى القرون الوسطى الجسر العجيب الذى عبرت عليه فلسفة ابن سينا إلى مدارس أوروبا . جئت من أسبانيا حيث أستاذى عليه فلسفة ابن عمره فى تفسير وترجمة الفلسفة العربية القديمة . جئت من أسبانيا الأندلس وطن ابن حزم وابن باجه وابن طفيل وابن رشد . جئت من أسبانيا وبساتينها الدولة التى تفتخر بالتراث العربى القديم المخزون فى تاريخها ومبانيها وبساتينها وأخلاقها ، الدولة التى تحبكم كشعب شقيق لها .

وباسم المستشرقين الحاضرين ، وباسم بلادى التى مثلتها فى هذا المهرجان برغم تواضعى ، وباسمى الشخصى ، أشكركم وأهنئكم لنجاح هذه الحفلات ، وأتمنى لحميع أعمالكم أطيب التوفيق ، إن شاء الله .

## كلمة ناجى الاصيل رئيس المهرمان

#### سداتی ، سادتی :

رحم الله ابن سينا فقد زادنا علماً وحكمة فى احتفالنا بذكراه الألفية ، باحثين فى علمه وفلسفته ، فقد استلزم البحث فى فلسفة ابن سينا استعراض تطور الفكر الفلسفى منذ أن تبلورت الفلسفة الأفلاطونية حتى يومنا هذا . وقد أجاد حضرات الباحثين جميعاً فنهضوا بأبحاثهم العلمية إلى أعلى المستويات ، فالشكر لهم كل الشكر .

كنت أتمنى أن تتاح لبغداد هذه الفرصة السعيدة مدة أطول لتزداد تذوقاً بهذا النوع من التفكير الفلسفى العميق، الذى انبعث من البحوث العلمية والمحاضرات الفلسفية، ولكى يزداد الارتباط توثقاً بين أفق التفكير المحلى، وأصول الفكر الفلسفى العالمي . فما أشد حاجتنا في البلاد العربية والأقطار الشرقية إلى الإحاطة بنشوء التفكير العلمي والتطور الفلسفى، منذ أقدم العصور حتى يومنا ، هذا لتتأصل فينا جميعاً تلك النظرة المحيطة الموحدة .

وإنى أعتقد أن حاجة العالم العربى إلى التعرف الصحيح والإحاطة الشاملة بتراث الفكر العربى الإسلامى المحيد، لهى ضرورة ملحة لاتقل عن حاجة الشرق الإسلامى إلى التعرف العميق بفلسفة العالم الغربى، ليعم التفاهم ويسود التوافق بين الأمم، قائماً على أسس رصينة مكينة، فيكون مثله كتلك الشجرة الطيبة التي أصلها ثابت و فرعها في السماء.

فإذا تعارفت العقول، وتفاهمت النفوس على المبادىء الكبرى، وتقاربت الميول نحو التعاون المشرف للإنسانية، أخذت حينئذ المصالح الخاصة مكانها الثانوى فى الحياة النيرة المتحضرة، فالعقل أولا والمال ثانياً، لأنمبدأ العدل والحياة الحرة وجميع الأنظمة من اجتماعية واقتصادية وسياسية، إن هذه كلها من ثمرات العقل والإدراك.

#### سادتي الكرام:

لقد ذكرت في الكلمة الافتتاحية التي تشرفت بإلقائها على حضراتكم قبل ثمانية أيام، أنه كنتيجة للتعاون العلمي الذي ساد النهضة العلمية الأولى في عهد الحلافة العباسية بين كبار المفكرين من عرب و فرس و ترك وغيرهم، أن العلم كان قد استعرب بفضلهم جميعاً. وماكان ليخطر على بالى قبل أسبوع واحد أن تكون نتيجة جهودكم العظيمة في البحث الفلسفي العميق خلال ذلك الأسبوع ، أن تستعيد لغة العرب فصاحتها العلمية وطلاقتها البيانية ، بالصورة التي أحيت ذلك انعهد المجيد، فتمكنت من التعبير عن أدق المعاني الفلسفية بلسان عربي مبين . وقد ساهم في هذا الجهد التاريخي الرائع نخبة ممتازة من رجال العلم والحكمة والأدب ، من شرقيين و غربيين .

إنه لمما يسعدنى فى هذه الساعة أن أتقدم بالشكر العظيم إلى حضراتكم حميعاً على ما تحملتم من أتعاب فى سبيل المساهمة العلمية فى هذا المهرجان التاريخى. ويسرنى أن أعبر لكم وأنتم على أهبة الرحيل عن كبير أملنا فى أن يؤتى هذا المهرجان ثمره الطيب، فى استعادة الفكر الحر مركزه الرفيع فى حضارة جيلنا الحاضر، فيتم التعاون، ويعم التوافق، ويسود السلام، فتحقق البشرية مبتغاها من أمن ورخاء وسعادة، والسلام عليكم.

ملحقات

## الناحية الصوفية فى فلسفة ابن سينا للركنور أبو العلا عفيفى

(1)

#### حظ ابن سينا من الفلسفة والتصوف(')

١ ــ للشيخ الرئيس أبي على الحسين بن عبد الله بن الحسين بن على المعروف بابن سينا في تاريخ الفكر الإسلامي شخصية متعددة النواحي إلى حد لا نعهده في أية شخصية أخرى من بن مفكرى الإسلام . بل إن هذا التعدد والتعقد في شخصيته قد بلغا مبلغاً يشرف على التناقض ــ في الظاهر على الأقل ــ مما بجعل مهمة المؤرخ لحياة هذا الفيلسوف شاقة عسرة . فهو ثانى اثنين بمثلان الفلسفة الإسلامية في أخص مظاهرها ؛ وهو طبيب له خطره ومكانته في تاريخ الطب ، وعالم طبيعي وفلكي ، وسياسي لعب دوراً هاماً في الأحداث السياسية ني عصره ، وفقيه ولغوي وشاعر وصوفي . كل ذلك بمثل تعقد شخصيته من الناحية العقلية والروحية ؛ أمَّا شخصيته الْخَلقية والدينية فلم تكن بأقل تعقيداً ، فقد كان دينياً يتشبث بفكرة الألوهية على الرغم من تمسكه الشديد بالفلسفة الأرسطية ، وكان كثير التلاوة للقرآن نختمه مرةً كل ثلاثة أيام(٢) ، يؤدى. فريضة الصلاة ويفزع إليها كلما حز به أمر من الأمور فلا يزال يصلى حتى يفتح الله عليه بما استغلق من المشاكل ؛ ومع كل هذا كان ــ على حد قول مترحمي حياته وعلى رأسهم تلميذه المقرب إليه أبو عبيد الحوزجانى ــ ماجناً مولعاً بالخمر ومجالس الشراب والمغنىن ومخالطة النساء. هل تهيأ لابن سينا إذن

<sup>(</sup>١) هذا البحث ومايليه أعدت للمهرجان ، ولكن لم تنح الفرصة لالقائما ، غرصنا على إثباتها في هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) تاريخ حكماء الاسلام للبيهقي طبعة دمشق ص .٧.

ما لم يتهيأ لرجل غيره من أن بجمع بين التفكير العلمي الوضعي المستند إلى مشاهدة الواقع المحسوس ، وبن التأمل الفلسني المسنند إلى النظر العقلي المحرد ، وأن تكون له مع كل هذا لحظات من الإشراق الصوفى ينعم فها بلذة المعرفة الذوقية والسعادة الروحية ، إلى جانب تنعمه باللذات البدنية التي أسرف فيها الإسراف كله ، حتى فى الأوقات التي أثقل فها المرض عليه فى أخريات حياته (١) ؟ هذا هو موضع العجب والغرابة وموضع التناقص أيضاً في شخصية هذا الفيلسوف ؛ ولكن النظرة الفاحصة والتحليل الدقيق لسيرته وكتبه يظهران أنه لا تناقض إلا في الظاهر، وأن شخصية ابن سينا وحدة متماسكة على الرغم من تعدد نواحيها ، لا تنافى فيها بىن حياته العملية وأقواله النظرية ، ولا فرق فها بن فلسفة وتصوفه . فهو مخلص أشد الإخلاص لمذهبه الفلسني نخضع له آراءه كلها فى الدين والتصوف والأخلاق على حد سواء ؛ وهذا هو معقد الطرافة في إنتاجه الفلسني الضخم . فآراؤه الدينية الرئيسية في الألوهية والنبوة والبعث تطبيق لمبادئ فلسفية يدين بها ويوممن كل الإيمان بصدقها . وآراؤه الفلسفية امتداد لهذه المبادئ الفلسفية ذاتها . ومعنى هذا أنه لم يكن دينياً بالمعنى المطلق ، ولا صوفياً بالمعنى المطلق ، على الرغم من أنه يبدو في بعض كتاباته في صورة المتدين المتأجج العاطفة ، أو في صورة الصوفى المتجرد المنقطع إلى العبادة ، المتصل بعالم القدس والإشراف .

Y - لا داعى لأن نحاول أن نننى عن ابن سينا تهمة الإسراف فى الملذات البدنية - لاسيا شرب الحمر ومخالطة النساء - فهذه مسألة يقررها أخص تلاميذه وأكبر المعجبين به أبو عبيد الحوزجانى، الذى أخذ عنه كل من ترجموا للأستاذ أمثال ظهير الدين البيهى وابن أبى اصيبعة والقفطى وابن خلكان وابن كثير وغيرهم والظاهر أن ابن سينا كان مغلوباً على أمره فى الإسراف فى هاتين اللذتين، فلم يقو على مقاومتهما، وإن لم يمنعه هذا من الإفاضة فى وصف اللذات الروحية والعقلية وتفضيلها حملة على اللذات البدنية (٢٠). بل لم يقف حائلا دون تمتعه بهذه والمغليا فى أوقات انغمس فيها فى التأمل والنظر فى عالم الجبروت فشغل به عما سواه.

<sup>(</sup>١) راجع أخبار الحكماء للقفطي ص ٢٧٧٠

<sup>(</sup>١) راجع النجاة ص ٤٨٢.

إذا سلمنا إذن بأن ابن سينا كان رجلا ازدحمت عليه شئون الحياة ، وتقلبت عليه الأحداث والحظوظ ، وأقبلت عليه الدنيا أحياناً فأخذ من لذاتها الحية والمعنوية ما استطاع ، ثم أدبرت عنه فذاق من الحرمان المادى والمعنوى ما ذاق ، وإذا تذكرنا أنه أمضى الحزء الأكبر من حياته فى الأسفار والانتقال من بلد إلى بلد ، ومن أمير إلى أمير ، باذلا كل ما أمكنه بذله من وقت فى التأليف والتفكير والتأمل والنظر ، وإذا سلمنا فوق كل ذلك بأنه كان يسرف أحياناً فى بعض ملاذ البدن ، سهل علينا أن نستنتج أنه لم يحى حياة صوفية دينية بأى معنى : أى حياة قوامها الزهد والنسك والمجاهدة ، بل لم يحى حياة تأملية هادئة كالتي نعم بها الفيلسوف الفارابي من قبله ، وإنما حيى حياة مضطربة كانت مزاجاً من الحهاد العقلى والسياسي ؛ وأمضى جزءاً غير قليل منها فى التأليف والتفكير والتأمل الفلسني الحالص ، وخلف لنا فلسفة ضخمة فى الطبيعيات والإلهيات والإلهيات منها فى الخياة الصوفية والاخلاقيات والنفسائيات ، ثم توج هذه كلها بنظرات خاصة فى الحياة الصوفية والغارة منها .

لقد ازد حمت شئون الحياة على ابن سينا بحيث لم يتسع وقته لاعادة كتاب ضاع منه ، بل لم يعد لديه من فراغ القلب والذهن ما يملؤ و بأعمال القلب والذهن، وصرفه باطل الدنيا عن حق الآخرة كما يقول ، فأولى بمثل هذا الرجل أن ينصرف عن التصوف وما يستلزمه من هدوء نفس و فراغ بال وأوقات طويلة تقضى فى العبادة والتأمل والمحاهدة . يقول هو عن نفسه عندما ضاع كتابه « الإنصاف » في غزوة من الغزوات :

« وفى إعادته شغل ، ثم من ذا المعيد ، ومن ذا المتفرغ عن الباطل للحق ، وعن الدنيا للآخرة ، وعن الفضول لافضل ؟ لقد أنشب القدر فى مخالب الغير ، فما أدرى كيف أتملص وأتخلص . لقد دفعت إلى أعمال لست من رجالها ، وقد السلخت عن العلم فكأننى ألحظه من وراء سحف ثخين ، مع شكرى لله تعالى ، فإنه على الأحوال المختلفة ، والأهوال المتضاعفة ، والأسفار المتداخلة ، والأطوار المتناقضة ، لا نخليني من وميض محيى به قلى ويثبت به قدمى »(١) .

م - ۲۶ ا . س .

<sup>(</sup>۱) من نص منشور في كتاب «أرسطو عند العرب» للدكتور عبد الرحمن بدوى ص ٢٤٠ .

أى أنه باعترافه رجل مشغول بالدنيا وشئونها رغم أنفه ، لايتسع وقته للعلم الخالص ولا لشئون الآخرة ، ولكنه فى اللحظات القليلة التى يخلص فيها لنفسه يشرق فى جوانبه وميض إلهى محى قلبه ويثبت قدمه .

٣ ـ لسنا إذن بإزاء رجل كرس حياته لتصفية النفس ومجاهدتها ، ولا برجل أشرق في قلبه وللرياضة والعبادة وجني الثمرات والفوائد الروحية ، ولا برجل أشرق في قلبه ـ نتيجة لكل ذلك ـ نور المعرفة الذوقية ، فأدرك كما يقول الصوفية ، حقائق الوجود إدراكاً لا يستطيع له دفعاً ولا بملك له شرحا . بل نحن بإزاء فيلسوف له مذهب خاص في طبيعة الوجود ، وفي النفس الإنسانية التي هي جزء من هذا الوجود ، فلما نظر في طبيعة النفس ومركزها في العالم الروحي ـ حسب مذهبه ـ جره ذلك إلى الخوض في مسائل عليها مسحة صوفية ، وشرح هذه المسائل بأسلوب شعرى حميل أحياناً ، وأسلوب منطقي جدلي عنيف أحياناً أخرى ، وهو في كل ذلك الفيلسوف النظرى الذي يحلل ويعلل ويسأل ونجيب ، مستمداً العون من نظرياته الميتافيزيقية والكسمولوجية والأخلاقية . ولكنه أحياناً تستولي عليه وهذه الحال هي أشبه بأحوال الصوفية فيفيض في وصفها بلغة القوم وهو ليس منهم . وهذه الحال هي التي شعر فيها « بالوميض الذي أحيا قلبه وثبت قدمه » كما يقول ، ولكنه وميض عقلي قد يشعر به الفلاسفة ، وليس وميض المعرفة الذوقية يتحدث عنه الصوفية ، وذلك للأسباب التي سنوردها فها بعد .

وقد سبق الفارابي ابن سينا إلى ميدان الكتابة في الفلسفة الصوفية ، ولحقهما فيه السهروردي المقتول وابن باجة وابن طفيل وابن سبعين ، على تفاوت بينهم في تغليب الحانب الفلسني على الحانب الصوفي أو العكس . ولكن هو لاء جميعاً كانوا فلاسفة كتبوا عن التصوف ولم يكونوا متصوفة بالمعنى الدقيق ، أو إن شئت فقل : كانوا فلاسفة لهم مذهب خاص في الحياة الصوفية ، ولم يكونوا متصوفة من أصحاب المواجد والأذواق .

استعملت كلمة «تصوف» لسوء الحظ فى كل العصور للدلالة على شيئين مختلفين : الأول التجربة الروحية المباشرة التي يشعر فيها الإنسان باتصاله على نحو ما بالله . والثانى محموعة البحوث اللاهوتية والميتافيزيقية التي

وضعت لتفسير إمكان اتصال النفس الإنسانية بالله . بعبارة أخرى أطلقت كلمة «تصوف » على « الحال الصوفية » كما أطلقت على « المذهب الصوفى » على شيشن مختلفين تمام الاختلاف ، يتصل أحدهما بمشكلة سيكولوجية ، في حين يتصل الآخر بمشكلة ميتافيزيقية . ومع أن الفرق كبير وجوهرى بين هذين الشيئين – وعلى الرغم من أن بعض الناس قد يكونون من الصوفية أصحاب الأحوال من غير أن يكون لهم مذهب في التصوف ، في حين يكون غيرهم من أصحاب المذاهب في التصوف و لا تكون لهم أحوال صوفية – أقول بالرغم من كل هذا وقع الحلط بين المعنيين ، وأدى إلى كثير من الاضطراب وعدم التحديد بين الصوفية الحقيقيين الحديرين بهذا الاسم ، وغيرهم ممن لا يصح إطلاق الاسم علمهم .

وقد تنبه ابن طفيل من قديم إلى هذا الفرق وعلق عليه أهمية بالغة، حيث ميز بين التجربة الصوفية التى يعالجها أصحاب المشاهدة والأذواق والحضور في طور الولاية ولا يستطيعون لها وصفاً، وبين التعريف بها على طريقة أهل النظر . يقول : « لأن التجربة الصوفية ليست مما يوضع في الكتب وتتصرف فيه العبارات ؛ أما التعريف بها فيخضع لكل ذلك »(١).

وليست التجربة الصوفية والمذهب الصوفي شيئين مختلفين وحسب ، وإنما هما مستقلان تمام الاستقلال أحدهما عن الآخر . فالتجربة الصوفية التي هي قديمة قدم الإنسان ، معروفة عند حميع الأنم على اختلاف أديانهم ، لا يتوقف ظهورها أو اختفاؤها على صحة أو بطلان مذهب من المذاهب التي وضعت لتفسيرها ؛ كما أن المذهب الصوفي لا يمكن بناؤه على التجربة الصوفية ، وإنما يبنيه صاحبه على أسس عقلية ويدلل على صحته بأدلة نظرية . وربماكان أخص بنيه صاحبه على أسس عقلية ويدلل على صحته بأدلة نظرية . وربماكان أخص ما تمتاز به « التجربة الصوفية » عن « المذهب الصوفي » – بل وعن أي نوع أخر من أنواع النتاج العقلي – هو ما يظهر فيها من إدراك شامل غير متكيف وغير مركز في بورة معينة : إدراك ينمحي فيه الفرق بين الذات المدركة والموضوع المدرك – بين الأنا والأنت – وتنتج فيه ينابيع من أغوار النفس الإنسانية لا تجد

<sup>(</sup>١) رسالة حي بن يقظان لابن طفيل ص ٦.

محالًا للظهور في الأحوال النفسية العادية ، وتنهار فيه الحواجز ( أو الحجب على حد تعبير الصوفية ) التي بسبها تظهر الحياة النفسية كما لو كانت مؤلفة من وحدات أو أجزاء لا رابطة بينها . هذا إلى جانب ظهور نشاط حيوى قاهر يدفع بالنفس دفعاً إلى أن تستكمل حياتها الروحية ، وتحقق وجودها الحقيثي بالاتصال بعالمها . أما المذهب الصوفى فشأنه شأن أى نتاج عقلي آخر : يقوم على النظر البحت والإدراك الواضح بن الذات المدركة والموضوع المدرك، ونخضع لمقاييس الاستدلال العقلي ، وتستخدم فيه المعلومات المستمدة من مختلف العلوم . وليس من شك فى أن الذى هو أو لى باسم التصوف هو أحوال الصوفية أو تجاربهم لا المذاهب الصوفية . ولكننا إذا تجوزنا وأطلقنا الاسم على كل من هذين المعنيين كما جرى به العرف ، أمكننا أن نقول إن لابن سبنا والفاراني ومن على شاكلتهما من الفلاسفة تصوفاً بالمعنى الثانى لا الأول . ومن ناحية أخرى لوقسمنا ما نسميه بالأحوال الصوفية إلى قسمىن : أحوال صوفية ذات صبغة دينية \_ لأن أساليها وغاياتها دينية ــ وأحوال صوفية غير ذات صبغة دينية قد يشعر بها الفلاسفة والشعراء وغيرهم من رجال الفن الملهمين ؛ وإذا افترضنا أن الفلاسفة قد يحصلون على هذه الأحوال عن طريق النظر الفعلى الصرف ، والتأمل والتجرد ، أمكننا أن نقول أيضاً إن لابن سينا والفارابي ومن على شاكلتهما من الفلاسفة تصوفاً مهذا المعنى الأخبر . وربماكان هذا هوالذي عناه أبو بكر بن الصائغ المعروف بابن باجة عندما فرق بين التصوف الفلسني والتصوف غير الفلسني ، وفضل الأول على الثانى محتجاً بأن التصوف غير الفلسني محجب الحقيقة أكثر مما يكشفها لغلبة اللذة الحسية عليه . وفي رأيه أن النظر الفلسني وحده هو الموصل إلى مشاهدة الله . وأن الغزالي قد خدع نفسه وخدع الناس حين قال في « المنقذ » إنه بالحلوة الصوفية ينكشف للإنسان العالم العقلي ويرى الأمور الإلهية . ومعني هذا أن الحقيقة في نظر ابن باجة ليست نوراً يقذفه الله في القلب كما يقول الغزالي ، وإنما هي شيء وليد النظر والفكر (١).

<sup>(</sup>١) أنظر ديبور: تاريخ الفنسفة في الاسلام: النرجمة العربية ص ٢٣٩: هامش ٢، ص ٢٤٢.

ويعيب ابن باجة على الصوفية غير الفلاسفة ما يتحدثون عنه من الالتذاذ والغبطة اللذين يشعران بهما فى حال الوجد الصوفى ، ويقول إن ذلك من تأثير الحيال فيهم . أما السعادة الحقة التى يشعر بها الواصلون فشيء آخر وعد بأن يصفه لنا ولكنه لم يفعل(١) .

قد يكون لابن باجه بعض العذر في اتهام الغزالي بأنه خدع نفسه حين اعتقد أنه تصوف وانكشف له العالم العقلي و رأى الأمور الإلهية ، فإن صفاء الحال في تصوف الغزالي مسألة أثارت شك الباحثين قبل ابن باجه و بعده ؛ ولكن مثل هذا الاتهام لا يصدق ، ولا يمكن أن يصدق على جمهور الصوفية غير المتفلسفين ممن أجمع الباحثون على صدق تصوفهم ، كما أجمعت كلمتهم على حصول الإشراق والكشف لهم .

وأخيراً إذا كان لنا أن نتكلم عن «تصوف» ابن سينا ، فإن المقصود بذلك أن لابن سينا مذهباً في طبيعة التصوف ، أو أنه على حد قول ابن طفيل أحد أولئك الذين يعرفون بالتصوف على طريقة أهل النظر . ولا بأس من أن نعنى بذلك أيضاً أن ابن سينا كان أحد الفلاسفة الذين جربوا الأحوال الصوفية عن طريق النظر الفلسفي والتأمل العقلى ، وأن ذلك وقع له أحياناً . أما الذي ننكره ونلح في إنكاره ، فهو أنه كان متصوفاً دينياً أو متصوفاً عتاً . وسنحاول فيا يلى من هذا البحث أن نبين – بقدر ما تسمح به النصوص التي بين أيدينا – أن ابن سينا كان فيلسوفاً من أول أمره إلى آخره ؛ وأن له مذهباً في التصوف هو جزء متمم لمذهبه في طبيعة الوجود بوجه عام ، وطبيعة النفس الإنسانية بوجه خاص ؛ وأن الصوفي الكامل الذي يطلق عليه اسم « العارف » ليس إلا الفيلسوف الكامل الذي أحاط برأسه هالة قدسية نسج خيوطها من اصطلاحات الصوفية ؛ وأن هدف العارفين من حياتهم الروحية ( في نظريته ) هو بعينه الهدف الصوفية ؛ وأن هدف العارفين من حياتهم الروحية ( في نظريته ) هو بعينه الهدف غاياتهم .

<sup>(</sup>١) رسالة حي بن يقظان لابن طغيل ص ٦.

## فلسفته في التصوف

٥ – لابن سينا نظرية خاصة فى الحياة الصوفية لاشك فيها ؛ ولكن هذه النظرية كما قلنا تمثل القمة من بنائه الفلسنى العام ، لا الدعامة التى يقوم عليها هذا البناء . وهذا هو الفرق الحوهرى بينه وبين متصوف متفلسف كابن عربى الذى هو صوفى أولا وفيلسوف ثانياً ؛ فإن كلا من الرجلين يصدر عن مقدمات غير تلك التى يصدر عنها الآخر ، وينتهى إلى نتائج غير نتائجه . يعالج بين عربى المشكلة أحياناً معالحة فلسفية ، ثم يحيل فى التدليل عليها إلى الكشف والذوق ، بل الحياة الصوفية برمتها إلى مقاييس الفلسفة والمنطق ، ويرى أن الحق فيها هو ما تقرره هذه المقاييس .

فأقصى ما نستطيع أن نقوله فى ابن سينا هو أنه كان مفكراً ادعى إمكان الاتصال بالعالم العلوى ، وحاول أن يدعم هذه الدعوى بأدلة فلسفية . غير أنه يلاحظ أن البناء الفلسفى العام الذى وضعه يؤلف وحدة متاسكة مترابطة ؛ فكما أن نظرياته الميتافيزيقية تمهد الطريق لنظرياته الصوفية ، نرى أن المسائل الفلسفية الكرى كمسألة الألوهية ومسألة العناية الإلهية والقدر وما شاكلهما ، تكمل وتتضح ، بل وتصحح فى بعض نواحها فى تصوفه لا فى فلسفته .

وتستند نظريته فى الحياة الصوفية كما قلنا إلى نظريته فى طبيعة النفس الإنسانية ، والمنزلة التى يحلها الإنسان من العالم الروحى . فهقدمات هذه النظرية مستمدة من أقواله فى ميتافيزيقا علم النفس ؛ وهذه بدورها متصلة بمقدمات أخرى مستمدة من مذهبه فى طبيعة الوجود بوجه عام . ولكى يصور ابن سينا هذه النظرية تصويراً كاملا حاول أن يرد على الأسئلة الحمسة الآتية :

ما هى النفس الإنسانية ؟ ما أصلها وما مصيرها ؟ ما صلتها بالعالم الروحى ؟ كيف يتأتى لها الاتصال بهذا العالم ؟ ما الذي يترتب على اتصالها به ؟

أما مهجه في محث هذه المسائل فمهج فلسفي جدلي ، ونظري فرضي ؛ بل إنه افتتن بهذا المهج الحدلي النظري افتتاناً كاد بغطي على الناحية العملية من

الحياة الروحية ، وبالغ فى التصوير الميتافيزينى بقدر ما بالغ الصوفية فى تصوير سلوك النفس وأحوالها ، وما يصادفها فى طريق معراجها إلى الله . فهو رجل يستوحى عقله ومنطقه ، وهم قوم يستوحون قلوبهم ؛ وهو ينظر فى مرآة الوجود العام ، وهم ينظرون فى مرآة نفوسهم .

7 – ولنشرح الآن كيفية معالجة ابن سينا للمسائل الحمس المذكورة مبتدئين بأقواله في ماهية النفس. فالنفس الإنسانية جوهر روحي مغاير لجوهر البدن ، أو هي ما يشير إليه كل منا بقوله «أنا» إذ «الأنا» هو العنصر الدائم الجامع لجميع الإدراكات ، المغاير للبدن في جملته ولأى جزء من أجزائه . النفس هي الإنسان على الحقيقة أو الإنسان بالذات ، والبدن قالب لها فاضت عليه وأحبته واتخذته آلة في اكتساب العلوم والمعارف حتى تستكمل جوهرها به (١).

والنفس الإنسانية حادثة تفيض على بدنها الخاص من العالم الروحى عند نهيؤ ذلك البدن لقبولها : أى عندما يستعد بمزاج خاص — وهو المزاج الإنسانى -- لأن تتعلق به . ومصداق ذلك قوله تعالى «فإذا سويته ونفخت فيه من روحى» (7) ، فإن النسوية ليست سوى حصول ذلك المزاج ، وليس الروح الالهى المنفوخ في البدن سوى ذلك الجوهر الروحانى ، وليس النفخ سوى تعلق ذلك الجوهر الروحانى ، العلم العلوى :

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تعزز وتمنع (٣)

ولكن ما معنى ذلك الهبوط؟ هل يقتضى وجودا للنفس فى العالم العلوى ، سابقاً على اتصالها بالبدن؟ أم مجرد تعبير مجازى عن ميلاد النفس فى البدن عندما يتهيأ مزاجه لقبولها ، على نحو ما تظهر الظاهرة المغناطيسية أو الكهربائية فى المادة إذا رتبت أجزاؤها ترتيباً معيناً؟ أم النفس صورة للجسم الذى هو هيولاها كما ذهب إلى ذلك أرسطو ؟

الذى لاشك فيه هو أن ابن سينا لايذهب فى نظريته فى النفس مذهباً مادياً: فهى ليست عنده جسما، ولاعرضاً جسمانياً، ولا ظاهرة مادية تظهر فى

<sup>(</sup>١) راجع رسالة في سعرفة المفس وأحواله، ص ٣ – ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر أية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) مطلع القصيدة العينية لابن سبنا.

البدن عند وجوده في مزاج معين: وإنما هي جوهر روحاني مستقل عن البدن ، وهي شيء حادث لا وجود له قبل وجود البدن ؛ ومع ذلك هي شيء يفيض على البدن من العالم العقلي . لا تخلو نظرية ابن سينا من شيء من الغموض والاضطراب ، بل ومن التناقض . ومصدر هذا التناقض الذي يبدو جلياً عندما محاول إثبات خلود النفس بعد مفارقتها للبدن ، بعد أن قال محدوثها . أقول : مصدر هذا التناقض راجع إلى محاولته التوفيق بين الآراء الأرسطية والأفلاطونية في النفس ، ثم استغلال هذا التوفيق لمصلحة الدين . فهو متردد أبداً بين قول أرسطو إن النفس صورة البدن أو كماله ، وقول أفلاطون إنها جوهر روحي مستقل عن البدن ؛ محاول الحمع بين القولين عن طريق ما تحمله كلمة « الصورة» من معنى مثال يسمح بالتوفيق بينها وبين فلسفة أفلاطون المثالية . ولكنه يقع من معنى مثال يسمح بالتوفيق بينها وبين فلسفة أفلاطون المثالية . ولكنه يقع مستقل بذاته ، في نفس الوقت الذي يعتبرها فيه صورة للجسم من حيث اتصالها به (۱) ، مستقل بذاته ، في نفس الوقت الذي يعتبرها فيه صورة للجسم من حيث اتصالها به (۱) ، وقول فيه إنها غير قابلة للفناء ، لأنها منفصلة تمام الانفصال عن البدن الفاني .

غير أننا نستطيع أن نقول إن ابن سينا على الرغم من كل هذا كان أميل في نظريته في النفس إلى تغليب روحانية أفلاطون على مادية أرسطو ، وإلى مثالية الأول على واقعية الثاني . وقد يرتفع ذلك التناقض في موقفه لو فهمنا أنه إنما يريد بحدوث النفس مجرد تعلقها بالبدن لاخلقها من العدم ، وهذا لايتعارض مع وجودها على نحو ما في عالم الصور الذي هو عالم العقل الفعال ، وجوداً سابقاً على وجود للبدن. وفي هذه الحالة نفسر قوله: « لاوجود للنفس إلا بوجود البدن» ، على معنى أنه لا وجود لها من حيث هي نفس جزئية معينة متشخصة ، مدبرة لبدن خاص ، إلا بوجود البدن الذي يتهيأ لقبولها .

فى هذه الحالة بمكن أن يقال إن النفوس قديمة من حيث ثبوتها فى العقل الفعال ، حادثة من حيث وجودها وظهورها فى العالم الحارجي ، كما ذهب إلى ذلك ابن عربى فى كلامه عن أعيان الموجودات حيث قال . . . « فينسب

<sup>(</sup>١) الشفاء ج ١ ص ٢٧٩٠

إليها القدم من حيث ثبوتها ، وينسب إليها الحدوث من حيث وجودها وظهورها ، كما نقول حدث عندنا اليوم إنسان أو ضيف ؛ ولا يلزم من حدوثه أنه ما كان له وجود قبل هذا الحدوث »(١) .

نخلص من هذا كله إلى أن ابن سينا إنما أراد « بالحدوث» حدوث تعلق النفس بالبدن ، لا حدوث النفس ذاتها. أما قوله نخلودها فني غاية الوضوح والقوة ؛ وهو قول أيده بالبراهين الفعلية ما وسعه التأييد ، لأن خلود النفس أساس لا غنى عنه لتفسير الأفكار الدينية المتصلة بالحياة الأخروية والثواب والعقاب وما إلى ذلك ؛ ولو أن لكل من هذه معنى خاصاً عنده يختلف عن المعنى المسألوف .

ليس الموت نهاية للحياة الإنسانية الحقيقية: أى ليس فناء للنفس الإنسانية الناطقة ، لأنها جوهر روحانى مستقل عن البدن ، بسيط فى ماهيته . هى قبس من النور الإلهى ، وفيض من العالم العقلى ، فلا يجرى عليها ما يجرى على الموجودات الكائنة الفاسدة . وإنما الموت تفريق بين البدن الذى مآله الدثور ، والنفس الى مآلها الرجوع إلى العالم العلوى منعمة أو معذبة ، والاتصال بهذا العالم اتصالا أبدياً . ولذا لا يخاف الموت إلا من جهل حقيقته ، فظن أنه انحلال الذات الإنسانية وتلاشها ودثورها (٢) .

ولا يختلف ابن سينا عن الصوفية كثيرً فيما يقوله في روحانية النفس ونزوعها الدائم إلى الاتصال بعالمها العلوى أثناء إقامتها في عالم الأجساد ، ثم التخلص نهائياً من علاقات البدن والعودة إلى موطن النفس الأصلى ؛ فالحميع آخذون عن أفلاطون عن طريق الفلسفة الأفلاطونية الحديثة . ولكن ابن سينا يختلف عن الصوفية في تصوره للعالم الروحي ، وكيفية اتصال النفس الإنسانية به أثناء مقارنتها للبدن وبعد مفارقتها إياه .

٧ - اتصال النفس بالعالم العقلي .

هى نظرية تمتد خيوطها الرئيسية إلى مذهب ابن سينا الميتافيزيتي في طبيعة العالم الروحي كما قلنا ، ولكنها في صورتها النهائية نسيج كامل محكم من هذه

<sup>(</sup>١) فصوص الحكم نشرة المؤلف سنة ١٩٤٦.

<sup>(</sup>٧) راجع رسالة في دفع الغم من الموت: الرسالة الرابعة طبعة ليدن .

الأفكار الميتافير يقية ، ومما أضافه إليها من أفكار سيكولوجية وصوفية تظهر فيها براعته وعمقه وابتكاره. أما أساسها الميتافيزيتي فالفلسفة الأفلاطونية الحديثة مضافاً إليها بعض التصورات الأرسطية . وأما العناصر السيكولوجية والصوفية فهي التفاصيل التي أضفاها على هذه الفلسفة أثناء تحليله وتعليله لحا ، وربطه كل ذلك في وحدة منطقية متهاسكة .

يستغل ابن سينا فكرتى أرسطو فى « الكمال » و « القوة والفعل » ويربطهما بفكرتين سيكولوجيتين صوفيتين هما فكرتا « العشق » و « الشوق » ليفسر بذلك كله صلة النفس الإنسانية بما يسميه العالم القدسي ، وحنينها الدائم للرجوع إليه . ويبدو من كلامه أن النفس منذ هبوطها إلى العالم المادى لا تنفصل فى وقت من الأوقات عن العالم العلوى تمام الانفصال مهما شغلتها دواعى البدن ، بل ترتبط به نوعاً من الارتباط قوياً أو ضعيفاً .

ويبرهن ابن سينا على اتصال النفوس الإنسانية جميعها بالعالم العقلى بأن القوة النظرية في هذه النفوس لا تخرج إلى الفعل بذاتها ، بل بإنارة جوهر عقلى يطبع فيها من ذاته صور المعقولات فتصبح قوى عاقلة بالفعل ، كما تصبح معقولاتها معقولة بالفعل . وهذا الجوهرالعقلى الذي يخرج النفوس الناطقة من القوة إلى الفعل هو العقل الفعال . ونسبته إلى أنفسنا التي هي بالقوة عقل ، وإلى المعقولات التي هي بالقوة معقولات ، كنسبة الشمس إلى أبصارنا التي هي بالقوة رائية ، وإلى الألوان التي هي بالقوة مرئية ؛ فإذا اتصل الشعاع بالمرئيات بالقوة عادت مرئيات بالفعل ، وعاد البصر رائياً بالفعل . فكذلك هذا العقل الفعال يفيض منه قوة تسيح على الأشياء المتخيلة التي هي بالقوة معقولة لتجعلها معقولة بالفعل ، وتجعل العقل بالقوة عقلا بالفعل .)

فالعقل الفعال دائم الاتصال بالنفوس البشرية ، دائم الفيض عليها بصوره المعقولة ، ونسبته إلى النفوس أشبه شيء بنسبة «جهاز إصدار» إلى أجهزة استقبال : يستقبل كل منها ما يشبه الحهاز المصدر بحسب استعداده ومزاجه . وغاية النفوس العالية الشريفة الاتصال بالعقل الفعال على الوجه الأكمل ، وذلك

<sup>(</sup>١) النجاة ض ٣١٦.

بأن تصبح عوالم معقولة صغيرة تنعكس عليها صورة العالم الأكبر ؛ ولا يتم لها ذلك إلا إذا حققت كمالها الذاتى الذى تسمح به طبيعتها . وهنا يربط ابن سينا فكرة « القوة والفعل » بفكرة « الكمال » الأرسطية ، فتظهر الناحية الأرسطية في نظريته في النفس ظهوراً بيناً .

٨ – لكل شيء في الوجود كماله الخاص به ، لا فرق في ذلك بين كائن عاقل وكائن غير عاقل . وغاية كل موجود أن يحصل ذلك الكمال لأن به تتحقق ماهيته . ولذا جبلت الكائنات جميعها على عشق كمالاتها الخاصة بها ، فهي أبداً مشتاقة إلى ذلك الكمال الذي هو خبرها الخاص ؛ لأن الشوق هو الطريق الموصل إلى تحصيل المفقود ، والباعث على تحقيق غير المحقق . على هذا جبلت الكائنات ، وقدر فها كمالها تقديراً أزلياً .

ولا يفرق ابن سينا بين الموجودات في طلبها الكمال الذاتي الذي يخصها إلا من ناحية أن عشق الكمال والشوق إليه إراديان في الكائنات العاقلة، طبيعيان قسريان في الكائنات غير العاقلة . ولكن العناية الإلهية شاملة للنوعين جميعاً ، والرحمة الإلهية ظاهرة في منح كل نوع من الموجودات حظه من الكمال الوجودي(١). والذي يعنينا من هذه النظرية هو ذلك الحزء الحاص بكمال النفس الإنسانية الناطقة ، لأنه المحور الذي يدور عليه تصوفه النظري . يقول : «إن النفس الناطقة كالها الحاص بها أن تصبر عالماً عقلياً مرتسها فيها صورة الكل والنظام المعقول في الكل ، والحير الفائض في الكل مبتدئاً من مبدإ الكل إلى الحواهر الشريفة ، في الكل ، والحير الفائض في الكل مبتدئاً من مبدإ الكل إلى الحواهر الشريفة ، فالروحانية المعلقة ، ثم الروحانية المتعلقة نوعاً ما من التعلق بالأبدان ، ثم الأجسام العلوية بهيآتها وقواها . ثم تستمر كذلك حتى تستوفى في نفسها هيئة الوجود كله ، فتنقلب عالماً معقولا موازياً للعالم الموجود كله ، مشاهداً لما هو الحسن المطلق، والحبر المطلق، والحمال المطلق، ومتحداً به ومنتقشاً بمثاله وهيئته ، ومنخرطاً في سلكه وصائراً من جوهره » (٢) . ويقول في موضع آخر : «كمال الحوهر العاقل أن تتمثل فيه جلية الحق الأول قدر ما يمكنه أن ينال من بهائه الحوهر العاقل أن تتمثل فيه جلية الحق الأول قدر ما يمكنه أن ينال من بهائه

<sup>(</sup>١) راجع الاشارات طبعة ليدن النمط الثامن ص ٦.

<sup>(</sup>٢) النجاة ص ٤٨١:

الذي يخصه، ثم يتمثل فيه الوجود كله على نحو ما هو عليه مجرداً عن الشعوب $^{(1)}$  أي أن كمال النفس الإنسانية ، والغاية التي تسعى بفطرتها إلى تحقيقها من وجودها هي أن تصبر عالماً عقلياً صغيراً تنعكس على مرآته صورة العالم الأكبر ، وما فيه من جواهر روحانية ومادية ، فتصبح بذلك موازية للعالم الموجود كله ، وتشاهد الحمال المطلق والحير المطلق ، وتتحد بالعالم المعقول وتنتقش بمثاله ، وتنخرط في سلكه ، وتصبر من جوهره .

ولكن هذا هو بعينه ما يقوله ابن سينا في كلامه عن الغاية من الفلسفة فهي عنده: « صناعة نظرية يستفيد منها الإنسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه ( أى في نفس الإنسان ) وما عليه الواجب مما ينبغي أن يكسبه فعله ، لتشرف بذلك نفسه وتستكمل وتصير عالماً معقولا مضاهياً للعالم الموجود ، وتستعد للسعادة القصوى بالآخرة ، وذلك محسب الطاقة الإنسانية (٢)».

بهذا تتلاقى الفلسفة عند ابن سينا بالتصوف ويتحدان فى الغاية . وهكذا يحاول هذا الفيلسوف أن بجد مبرراً للفلسفة والتصوف فى جبلة النفس الإنسانية ذاتها، لا فى عامل أو باعث خارجى . ذلك أن جوهر النفس الناطقة هو التعقل وإدراك الأشياء على حقيقتها هو المعرفة الحقة . وإدراك الأشياء على حقيقتها هو المعرفة الحقة . ومقدار ما تعرف النفس من الحقيقة الوجودية يكون كمالها وقربها من العالم المعقول ومضاهاتها إياه . فالذى تسعى الفلسفة إلى تحقيقه هو بعينه الذى تطلبه النفس بفطرتها . وبهذا نخلص إلى النتيجة الأولى الهامة من نتائج فلسفة ابن سينا الصوفية وهى : أن الفلسفة هى الطريق الموصل إلى الاتصال بالعالم المعقول ؛ وهذا واضح كل الوضوح من قوله فى العبارة السابقة : « ومتحداً به ( أى بالعالم المعقول ) ومنتقشاً بمثاله وهيئته ، ومنخرطاً فى سلكه ، وصائراً من جوهره » .

أما « السعادة القصوى» التي يقول إنها وليدة هذا الاتصال، فسنعرض لها في شيء من التفصيل فها بعد .

<sup>(</sup>١) النمط الثامن من الاشارات ص ه .

<sup>(</sup>٢) رسالة في أقسام الحكمة العقلية ، مجموعة رسائل في الحكمة والطبيعيات ، طبع بوسياى سنة ١٣١٨ ه ، ص ٤٧ .

### ٩ ـ العشق والشوق:

لابن سينا نظرية في العشق هي حلقة الاتصال بين ميتافيزيقاه وتصوفه . وهو لا يقنع بالقول بأن النفوس العاقلة وحدها هي التي تتعشق الحير المحض الذي هو منبع الوجود وأصله . بل كل موجود — أيا ماكان حظه ودرجته من الوجود — نزاع بفطرته إلى تحصيل نصيبه من ذلك الحير : أو بعبارة أدق كل موجود نزاع إلى تحصيل نصيبه من الكمال الوجودي الذي له بحسب ماهيته : إذ كل موجود — عدا واجب الوجود — فيه نقص عارض من جهة ما ، وكمال موجود بالفعل ، فهو أبدا يسعى إلى تلافي ذلك النقص بتحصيل نوع من الكمالات الوجودية .

ولما كان الحير المطلق – أو الحير بذاته – هو الموجود الأعلى المنزه عن كل تدبير – وهو الله – كان الله الذى هو غاية الحيرية – هو فى الوقت نفسه غاية المعشوقية . فالحير على الإطلاق هو المعشوق على الإطلاق . غير أننا يجب أن نلاحظ أننا نطلق اسم الحير هنا بمعنى ميتافيزيقي لا أخلاقى : لأن الله منظور إليه من ناحية أنه مفيض الوجود على كل موجود ، والحير بمعناه الميتافيزيقي الأفلاطوني هو الوجود ، والشر هو العدم . ولكن الله أيضاً عاشق لذاته إذ هو خير محض ، مدرك لحيريته ، ومن يدرك الحير يعشقه بطبعه ، فهو العاشق على الإطلاق ، كما أنه المعشوق على الاطلاق .

وهو أيضاً الكمال المحض : إذ هو منزه عن جميع صفات النقص التي هي من خصائص الموجودات المدبرة . فوجوده بالفعل لا بالقوة ، وليس هنالك من كمال يمكن أن يتصف به ولا يتصف به بالفعل . وهو أيضاً الحمال المحض : إذ الكامل من كل وجه حميل من كل وجه .

ليس العشق السارى فى جميع الكائنات إذن غاية فى ذاته ، بل هو وسيلة للوصول إلى الخير المحض والكمال المحض أو الحمال المحض الذى هو الله ، وذلك بتحقيق الخيرات والكمالات والحمالات الحزئية فى ذواتها .

يستعرض ابن سينا مراتب الوجود بأسره ليظهر أثر العشق فى شوقها الدائم نحو الكمال(١). فهيولى الأجسام يدفعها العشق الكامن فيها نحو النزوع إلى

<sup>(</sup>١) رسالة العشق طبع ليدن ص ١ - ٢١.

الصورة فى حال فقدها ، وإلى الاحتفاظ بها فى حال وجودها ، لأن كل موجود ينفر بطبعه من العدم ، والهيولى فى ذاتها مقر العدم . وصورة الحسم كذلك يدفعها العشق إلى ملازمة الهيولى من ناحية ، وملازمة كمالاتها الحاصة فى حال حصولها ، وإلى الشوق إلى تلك الكمالات فى حال فقدها من ناحية أخرى . وفى الأعراض عشق غريزى كذلك للأجسام التى هى أعراض لها .

والعشق ظاهر في كل ما يقوم به النبات والحيوان من تغذية ونمو ومحافظة على النوع وما إلى ذلك. وأظهر من هذا وذاك العشق في الإنسان الذي تمثل فيه مراتب الوجود كلها: ففيه يظهر عشق العناصر البسيطة غير الحية ، وعشق النفس النباتية والحيوانية ، كما يظهر فيه عشق النفس الناطقة . ولا يرى ابن سينا حرجاً من تعشق الإنسان للصور المستملحة باعتبار عقلي – لا لأنها تحصل له لذة حيوانية ، بل لأنها صور أقرب في تأثيرها إلى المؤثر الأول والمعشوق المحض ، ولأنها أشبه بالأمور العالية الشريفة . يقول: « ولذلك لا يكاد يوجد أحد من أهل الفطنة من الحكماء خالياً من شغل قلبه بصورة حسنة إنسانية »(١) .

• ١٠ ويقرب ابن سينا كل القرب من المتصوفة – بل من أصحاب وحدة الوجود الصوفية – في خاتمة فصول رسالة في العشق ، وإن كان لايزال تحت تأثير أرسطو فيما يقوله عن المعشوق الأول ، وتحت تأثير أفلوطين فيما يقوله عن فيض الكمالات على مختلف مراتب الوجود . أما قربه من الصوفية فظاهر في كلامه عن تجلى « الحير المطلق » لعشاقه على قدر استعدادتهم : فإن الحير المطلق يفيض عنه الوجود على الأشياء فيضاناً ضرورياً لأنه جواد ، والحواد يعشق أن ينال منه ، ويأبي أن يحتفظ بما عنده لنفسه . وهذا عظيم الشبه بما فسر به الصوفية الحديث القدسي الذي يقول الله فيه : « كنت كنزاً محفياً فأحببت أن أعرف فخلقت الحلق فبه عرفوني » . أليس عشق الحير المطلق لأن ينال منه هو حب الله تعالى الظهور عن طريق الحلق ؟ ولكن ابن سينا لا يتكلم عن خلق وخالق ، بل يفضل أن يقول إن الصانع يهب الكمالات الوجودية للموجودات بنوع من أنواع التجلي .

<sup>(</sup>١) رسالة العشق ص ١٥.

والمعشوق الأول الذي هو الحبر المطلق يتجلى لعشاقه تجلياً دائماً هو نوع من الفيض الذي به يتحقق وجود المتجلي له . فإذا كان التجلي حقيقياً ، أي على أكمل وجه ، كان ذلك ما يسميه الصوفية بالاتحاد(١) . ولكنه ليس الاتحاد الذي يندمج فيه المتجلى والمتجلى له ، أو يصبر هو هو ، إذ لا صبرورة تمت ؛ ولا هو الاتحاد الذي يفهمه أمثال ابن عربي من متصوفة وحدة الوجود ، أي الاتحاد بمعنى ظهور المتجلى في صورة المتجلى له ، فإنهما متحدان على الحقيقة مختلفان بالاسم والاعتبار . وإنما هو اتحاد أشبه باتحاد الشمس مع الحسم الذي تم استعداده لقبول صفوتها فتمت بذلك إنارته . فالحبر المطلق يتجلى بذاته لحميع الموجودات ، كما تتجلى الشمس بنورها لحميع الأجسام التي يقع علمها نورها : إما مباشرة أو بواسطة . ولا يقال إنه محتجب عن شيء إذ لا حجاب على الحقيقة ، وإنما الحجاب في المحجوبين الذين بهم نقص أو ضعف أوقصور عن قبول ذلك التجلي الحيرى أو عدم معرفة به . أما الذي تم استعداده لقبول الحمر المطلق ، وتمت معرفته به وإدراكه له ــ وهو الفيلسوف الصوفى ــ فتجلي الخير المطلق واضح له ، وهو تهذا المعنى متحد به ــ وإن كان ابن سينا لا يقر كلمة الاتحاد ويفضل كلمة الاتصال علمها .

إلا أنه كما يقال من أن الشمس هي منبع الضوء في كل جسم مضيء ، ولكن الضوء لا يفيض منها مباشرة على كل جسم ، بل قد يكون ذلك بواسطة منابع أخرى للضوء تستمد نورها من نور الشمس ، كذلك يقال في فيض الحير المطلق على الموجودات ، فإنه قد يكون مباشراً وقد يكون بوسائط . وهذا يترتب عليه وجود سلسلة من الفيوضات تتفاوت كمالا ونقصاً ، أو قوة وضعفاً .

هكذا تختلف الموجودات فى حظوظها من التجلى الإلهى، وتختلف النفوس البشرية تبعاً لاختلاف هذه الحظوظ فى قربها (اتصالها) أو بعدها من الله . ولعل أهم ما تمتاز به الكائنات العاقلة التى منها النفوس الإنسانية الناطقة هو أنها لا تقبل التجلى الإلهى فحسب ، بل تدركه وتتشبه بصاحبه . وفى هذا الإدراك والتشبه تقوية لمعنى اتصالها به وقربها منه .

<sup>(</sup>١) رسالة العشق ص ٢٦ ـ

على هذا النحو يتصور ابن سينا النفوس البشرية من حيث اتصالها بالله . فهى إذا صفت وتخلصت من علاقات البدن نالت من الله منزلة القرب ، فكانت له عاقلة ، وإياه عاشقة ، وبه متشبهة على قدر طاقتها ، وأدركته إدراكاً يكاد يشغلها عما عداه . وهذا هو مقام الاتصال الصوفى منظوراً إليه من وجه ؛ كما أن تحقق هذه النفوس بكمالها الوجودى الفائض عليها من الله ، هو مقام الاتصال الصوفى أيضاً منظوراً إليه من وجه آخر . أعنى أن الاتصال الصوفى عند ابن سينا له وجهان ، كلاهما ميتافيزيتي قضى به النظر العقلى في طبيعة العالم المعقول ، وصلة الإنسان مهذا العالم .

## الواصلون ومراحل سيرهم

11 - ظهر مما تقدم أن ابن سينا لا يشارك الصوفية فى زعمهم أن الزهد والمجاهدة ودوام الرياضة والانقطاع إلى العبادة هى الوسيلة لتصفية النفس وتهيئها للاتصال بالعالم الروحى ؛ وأن الطريق عنده هو التأمل والنظر والمعرفة الشاملة بحقائق الموجودات أعلاها وأسفلها ؛ أو أنه هو الفلسفة بأدق معانيها . ولكنه يأبى إلا أن يستعمل اصطلاحات الصوفية فيتكلم عن العارف والعابد والمريد ، وعن الرياضة والعبادة والتجلى وما إلى ذلك . ثم ينحو فى تعريف كل ذلك وتفسره النحو النظرى الذى يتمشى مع روح فلسفته العامة .

وهو لا بجهر بالقول بأن الواصلين إلى حضرة القدس هم الفلاسفة أصحاب النظر والعقل والتأمل والمعرفة – وهى أدوات لا غنى عنها فى تحقيق « الاتصال » الذى يتحدث عنه – وإنما يسمى الواصلين « بالعارفين » : ذلك الاصطلاح الذى له مدلول خاص فى عرف الصوفية يكاد يناقض تمام المناقضة مدلوله عند ابن سينا . العارف عنده « هو المنصرف بفكره إلى قدس الحبروت مستديماً لشروق نور الحق فى سره » . فى حين أن العارف عند الصوفية هو المنصرف بقلبه إلى الله انصرافاً يفنيه عن نفسه ويبقيه بربه . وفرق كبير بين الانصراف بالفكر والانصراف بالقلب : فإن الانصراف بالفكر تأمل ونظر ، والانصراف بالقلب شهود وحضور . والانصراف بالفكر يؤدى إلى معرفة الاسم ، والانصراف بالقلب يؤدى إلى معرفة الاسم ، والانصراف بالقلب يؤدى إلى معرفة اللسمى . العارف عند ابن سينا هو الفيلسوف المنطقى ،

والمنطق لا يتجاوز المتناهى ، والفلسفة ترى الشيء و نقيضه . والعقل لا يتصور الله لأن الله لا يمكن تصوره . أما العارف عند الصوفية فهو الذى يتجلى نور الحق في قلبه فيشأهده شهوداً بحصل له فيه الإدراك والاتصال معاً . هو في حال أدنى إلى العشق والهيام في محبوبه . وتمام الهيام في المحبوب هو تمام معرفته والالتذاذ به . المعرفة الصوفية الحقة إذن هي الوصلة الروحية بين العبد وربه في حال وجده الصوفي ، ويظهر فيها عنصرا الإرادة والوجدان — لأن مركزها القلب — لا عنصر التفكير الذي مركزه العقل .

يلخص القشيري رأى الصوفية في المعرفة حيث يقول: « وعند هو ُلاء القوم (الصوفية) المعرفة صفة من عرف الحق سبحانه بأسمائه وصفاته ، ثم صدق الله تعالى في معاملاته، ثم تنتي عن أخلاقه الرديئة وآفاته ، ثم طال بالباب وقوفه ، ودام بالقلب اعتكافه ، فحظى من الله تعالى بجميل إقباله ، وصدق الله تعالى في حميع أحواله ، وانقطع عنه هواجس نفسه ، ولم يصع بقلبه إلى خاطر يدعوه إلى غبره (غبر الله) ، فإذا صارمن الحلق أجنبياً، ومن آفات نفسه برياً ، ومن المساكنات والملاحظات نقياً ، ودام في السر مع الله تعالى مناجاته ، وحق في كل لحظة إليه رجوعه ، وصار محدثاً من قبل الحق سبحانه بتعريفأسراره، فما بجريه من تصاريف أقداره ، يسمى عند ذلك عارفاً ، وتسمى حالته معرفة . و فى الحملة فبمقدار أجنبيته عن نفسه تحصل معرفته بربه عز وجل<sup>(١)</sup>» . وكثير من التعريفات التي يوردها القشيري للعارف والمعرفة تعبر عن هذا المعني ، وهي تشترط فى حملتها صحة المعاملة مع الله والصدق فها . وتظهر هذه المعاملة بوجه أخص فيما يقوم به الصوفى من ضروب الزهد والعبادة بمعناهما المألوف . أما ابن سينا فيذكر الزهد والعبادة على أنهما من مراحل الطريق في الوصول إلى الله . ولكنه ينكر أن زهد العارف وعبادته نوع من المعاملة ، لأنه يفهم من المعاملة معنى المعاوضة والحزاء ، وكأنه يتهم الصوفية في أن زهدهم وعبادتهم من هذا النوع . يقول : « الزهد عند غبر العارف معاملة ما ، كأنه يشترى تمتاع الدنيا متاع الآخرة ، وعند العارف تنزه ما عما يشغل سره عن الحق،

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية ص ١٤١.

وتكبر على كل شيء غير الحق . والعبادة عند غير العارف معاملة ما ، كأنه يعمل في الدنيا لأجرة يأخذها في الآخرة هي الأجر والثواب ، وعند العارف رياضة ما لهمته ولقوى نفسه المتوهمة والمتخيلة ليجرها بالتعويد عن جناب الغرور إلى جانب الحق ، فتصير مسالمة للسر الباطن ؛ وحينا يستجلي الحق لا تنازعه ، فيخلص السر إلى الشروق الساطع (١)» .

١٢ – فالزهد والعبادة عند العارف – كما يتصوره ابن سينا – نظريان لا عمليان . الزهد حالة من حالات النفس ؛ أو موقفخاص لها إزاءكل ما هو « سوى الله » ، وهو التوجه التام نحو الحق ، وتفريغ القلب من كل ما يشغله عنه ؛ وليس نظاماً عملياً ، أو أسلوباً من أساليب الحياة قوامه المحاهدة والرياضة والحرمان . أما العبادة فلا تختلف كثيراً عن الزهد بالمعنى الذي شرحناه : فهي بدورها نوع من الرياضة العقلية ، وتطويع لقوى النفس المتوهمة والمتخيلة لكي تدرك من الحق ما يليق ممقامه الأقدس. وليس أدل على أن ابن سينا ينظر إلى العبادات هذه النظرة النظرية من قوله: « إن الصلاة عمل من أعمال النفس الناطقة وحدها : فإن جوهر النفس الناطقة العلم والإدراك ؛ ويلزم عن العلم بصفات الله وأفعاله وآثاره التذكر والتعبد والتضرع ، فإن الإنسان إذا عرف ربه بفكره وأدرك عينه بعقله في علمه ، وأبصر لطفه بذهنه في نطقه (تفكره) يتأمل حقيقة الخلق فبرى تمام الحق »(٢) . أي أن أساس الصلاة التفكير والتعقل والإدراك ، وكلها من أعمال النفس الناطقة التي تتوق بفطرتها إلى التشبه بالعقول المفارقة ، وليست محموعة من الأقوال والأفعال مفتتحة بالتكبير مختتمة بالتسليم كما يقول الفقهاء ، ولا هي هذه الرسوم مع ضرب من المفاجأة القلبية بنن العبد وربه كما يقول الصوفية . « هي التعبد للعلة الأولى والمعبود الأعظم الأعلى ؛ والتعبد عرفان واجب الوجود . . . هي معرفة وحدانية الله وتنزيه ذاته وتقديس صفاته (٣)». هي تأمل عقلي محت ونظر صرف في طبيعة الكون وماهية واجب الوجود ، أو بعبارة أدق هي الفلسفة الإلهية كما يفهمها ابن سينا.

<sup>(</sup>١) التمط التاسع من الاشارات طبع ليدن ص ١١٠

<sup>(</sup>٢) ماهية الصلاة ص ٣٣ طبعة ليدن .

<sup>(</sup>٣) ماهية الصلاة ص ٣٥ طبعة ليدن.

أما العبادة التي تجرى على الجوارح ، وتظهر فيها الأقوال والأفعال ، فهى العبادة الظاهرة : وهي عبادة البدن وعبادة العوام والعبادة المكلف بها من قبل الشرع . وقد كلف الشارع بها لأنه أراد أن يكون لها أعداد معلومة وأوقات وهيآت ؛ ولأنه علم أن جميع الناس لايرتقون مدارج العقل ، فلابد لهم من سياسة ورياضة بدنية تكليفية تخلف أهواءهم الطبيعية ، وتكلفهم بالصلاة (١) . أما الصلاة الباطنة فلم يكلف الشارع بها لأن النفس الناطقة تلزم بها نفسها إلزاماً ، ومن تحصيل الحاصل أن يكلف الإنسان أمراً تقضى به طبيعة عقله .

ولا يتوجه الإنسان بصلاته الظاهرة إلى الإله الحق ، لأنها تضرع واشتياق وحنين من الحسم الإنساني إلى فلك القمر المتصرف بعقله الفعال في عالمنا هذا العقل يتضرع المصلى بالصلاة الظاهرة «ليفيض عليه بجوده وينجيه من عذاب وجوده ويخلصه من آلام بدنه ويوصله إلى منهي أمله »(٢) أما الصلاة الباطنة فيتوجه بها المصلى إلى الواحد الحق رب العقل الفعال ، بل رب الأرباب كلها . هي تضرع النفس الناطقة إلى ربها أن يكمل وجودها بمشاهدته ويتم عليها السعادة بمعرفته . والأمر العقلي والفيض القدسي ينزل من سماء الفضاء إلى خير النفس الناطقة بهذه الصلاة (٣) . بل إن ابن سينا يذهب إلى أبعد من هذا فيري أن هذا النوع من الصلاة يكشف للنفس الإنسانية يدهب إلى أبعد من هذا فيري أن هذا النوع من الصلاة يكشف للنفس الإنسانية تركها ، لأن فيها ترتي النفس المدارج العقلية ونطلع على المضنونات الأزلية . ويقول إلى هذا أشار عز وجل بقوله: « إن الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر » (٤) الصلاة الحقيقية هي تشبه بالملأ الأعلى ، والملائكة ليس لهم قول ولا لفظ ، الصلاة الحقيقية هي تشبه بالملأ الأعلى ، والملائكة ليس لهم قول ولا لفظ ،

الصلاة الحقيقية هي تشبه بالملأ الأعلى ، والملائكة ليس لهم قول ولا لفظ ، بل لهم النطق و هو إدراك بلا حس وتفهم بلا قول (٥) . أما الصلاة ذات الأقوال والأفعال فهي صلاة الغافلين : كلفوا بها خمس مرات كل يوم ليذكروا بواجبهم نحو رجم .

<sup>(</sup>١) راجع ماهية الصلاة ص ٣٦.

<sup>(</sup>م) رسالة ما هية الصلاة ص ٤١.

سُ رُسُالة ما هية الصلاة ص ٣٩.

<sup>(</sup>٤) رسالة ماهية الصلاة ص ٣٩.

ه) رسالة ما هية الصلاة ص ٣٣.

17 - ويأبى ابن سينا إلا أن يستعمل اصطلاحات الصوفية فى وصف ما هو فى الواقع فلسنى نظرى وبعيد عن روح التصوف البحت، فهو يقول إن الصلاة بمعناها الحقيتى مناجاة بين العبد وربه. ولا يمكن أن تكون هذه المناجاة عنده سوى مشاهدة الحق مشاهدة عقلية عن طريق اتصال النفس الناطقة بالعالم المعقول. فالحسم لا يناجى الله ولا يجالسه لأن الله لا يرى ولا يشار إليه وغير المرئى غائب عن الرائى ، ومناجاة الغائب محال. فمناجاة الحق عن طريق الحواس محال ، كذلك مناجاته عن طريق المظنونات والمتخيلات. فلم يبق إلا أن تناجيه النفوس الناطقة المحردة الحالية عن حدوث الزمان وجهات المكان. هذه هى التى تشاهد الحق مشاهدة عقلية ، وتبصره بصيرة ربانية (١). ولكن أية مناجاة هذه التى تقع بين النفس الناطقة التى لاتدرك إلا المعانى المجردة ، وبين الله الذى تصوره تحليل ابن سينا معنى من هذه المعانى المحردة ؟ أليس الأجدر به أن يسمها إدراكاً أو شهوداً عقلياً بدلا من مناجاة ؟

أما الصوفية فللمناجاة عندهم معنى آخر . يرى الصوفى الله فى كل شىء، ويراه فى قلبه بوجه خاص : فإن قلب الصوفى هو المرآة التى تنطبع عليها صورة الحق ، وهو الشيء الذى وسع الحق حيث ضاقت عنه السموات والأرض . يقول الحديث القدسى الذى يرويه الصوفية : «ما وسعنى أرضى ولا سمائى ولكن وسعنى قلب عبدى المؤمن » فالصوفى يناجى صورة محبوبه التى يطالعها فى كل شيء ، ويطالعها فى نفسه أكمل ما تكون وأصنى ما تكون ، ولا يتحرج عن القول بأنه يتكلم مع الحق ويسمع نداء الحق ويرى الحق ، بل وأن يقول فى حال اتحاده « أنا الحق » : ذلك أنه فى حال فنائه عن نفسه يرى الحق فى كل شيء ، ويرى نفسه منفذاً لإرادة الحق فى كل شيء ، ويرى نفسه منفذاً لإرادة الحق فى كل شيء .

فمناجاة الصوفى للحق استغراق فى الحق ، وفناء لشخصه من حيث هو محب فى الذات الإلهية من حيث هى محبوبة . يقول الحديث القدسى : « لايزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ، ويده التى يبطش بها ورجله التى يمشى عليها ... ألخ » .

<sup>(</sup>١) رسالة ماهية الصلاة ص ٣٨.

والصوفى من ناحية أخرى لا يتحرج من أن يتصور الله على نحو ما فى صلاته ، ويناجيه على نحو ما يتصوره ، تمشياً مع الحديث القائل : « اعبد الله كأنك تراه ». ذلك مقام الإحسان الذي يختلف عن مجرد العبادة وعن مجرد الإيمان، فالإيمان أن تعتقد بوحدانيته تعالى ، وتقر بذلك قولا وقلباً ، والعبادة أن تتحقق بصفات العبد المحض وتدرك افتقارك إلى الرب ، والإحسان أن تشهده تعالى على نحو ما فى قلبك وقبلتك .

بل إن الصلاة في نظر ابن عربي مناجاة منقسمة بين الله والعبد ، كما ورد في الحبر الصحيح عن الله تعالى أنه قال: «قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين يقول العبد باسم الله الرحمن الرحم ، يقول الله ذكر في عبدى ؛ يقول العبد الحمد لله رب العالمين ، يقول الله حمد في عبدى ؛ يقول الله محد في عبدى ، فوض أثنى على عبدى ؛ يقول العبد مالك يوم الدين ، يقول الله محد في عبدى ، فوض إلى عبدى . فهذا النصف كله خالص لله تعالى . ثم يقول العبد إياك نعبد وإياك نستعين ، يقول الله هذه بيني وبين عبدى ولعبدى ما سأل . . . يقول العبد العبد الهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين ، يقول الله فهولاء لعبدى ولعبدى ما سأل . . فخلص هولاء لعبده كما خلص الأول له تعالى () » .

الصلاة عند الصوفية إذن مناجاة روحية ، ومجالسة وحديث مع الجق تعالى ، وشهود له فى عين القلب وسماع لصوت الحق فى كل مكان ، وهى فوق هذا كله تأمل واستيلاء للمحبوب على قلب المحب بحيث لا يرى ولا يسمع سواه كما قال بعضهم :

إذا ما تجلی لی فکلی نواظــــر و إن هو ناجانی فکلی مسامع

أى أن أكمل أنواع ما كان فيها حضور تام للعبد مع ربه ، وحصلت له فيها الروئية والسمع ، فكان صاحبها ممن « ألتى السمع وهو شهيد » . وإن لم يظفر المصلى بروئية الحق بعنن بصبرته ، فلا أقل من أن محاول أن يتمثله فى قبلته على

<sup>(</sup>١) راجع فصوص الحكم ص ٢٢٢ -- ٢٢٣٠ .

نحو ما عند مناجاته . ومن لم يظفر بروئية الحق فى صلاته ولم يبلغ الغاية منها ولاكانت له قرة عيني فى الصلاة » .

15 — وكذلك يفسر ابن سينا «الرياضة» تفسيراً عقلياً فلسفياً يبعدها عن المعنى العملى الذي يفهمه الصوفية منها . فهى عنده إعداد النفس الناطقة للاتصال بعالمها العلوى بإبلاغها درجة من الصفاء تستطيع بها ذلك الاتصال، وليست نظاماً من الزهد والتقشف والمحاسبة والمراقبة والحرمان وما إلى ذلك مما يعده الصوفية وسائل لتطهير النفس والصعود بها إلى أعلى درجات الروحانية . تنحصر الرياضة عنده في تطويع النفس الحيوانية وإخضاعها هي وقواها للنفس الناطقة عن طريق التأمل والنظر والفكر، بحيث ترتفع أعمال النفس الحيوانية إلى مستوى عقلي شريف، فإذا قام بها العارف لايقصد منها لذة بهيمية، بل يقصد ما يتحقق منها من معنى شريف أو فكرة تدركها النفس الناطقة فيها . فهو إن أكل أو شرب أو خالط النساء لا يفعل ذلك إشباعاً لشهوتي الغم والفرج — فإن ذلك من شأن النفس الحيوانية — وإنما يأكل ويشرب ويخالط النساء إبقاء على البدن الذي هو أداة النفس الناطقة، ومحافظة على الحياة ، عليه أن يحب ذلك كله بضرب نطقي أداة النفس الناطقة، ومحافظة على الحياة ، عليه أن يحب ذلك كله بضرب نطقي وباعتبار العقل »(١).

هذه وظيفة من وظائف الرياضة النفسية عند ابن سينا أو نمرة من نمراتها، وهي مراعاة الحانب الفعلي أو النطقي في أعمال النفس الحيوانية ، أو كما يمكن أن يقال : مراعاة الغايات البعيدة في الأفعال الطبيعية التي تصحبها لذة حسية . وهنالك وظيفة ثابتة للرياضة النفسية وهي تحويل التخيلات والتوهمات الإنسانية إلى تخيلات وتوهمات مناسبة للأمور القدسية ، وصرفها عن التخيلات والتوهمات المناسبة للأمور السفلي . فبالرياضة مثلا يرتفع تصور العارف عن كل تخيل أو توهم يجعل من الذات الإلهية جسما أو شيئاً جسمانياً ، أو يصفها بأية صفة من صفات المحدثات على الإطلاق .

ووظيفة ثالثة هي تحصيل الاستعداد في القلب (أو السر) بتهيئته لأن تتمثل فيه الصور العقلية في يسر وسرعة ، ولأن ينفعل عن الأمور الإلهية .

<sup>(</sup>١) راجع رسالة في العشق طبعة ليدن ص ١٠٠

أما الوظيفة الأولى فيعين عليها الزهد ، وأما الثانية فيعين عليها «العبادة » التي هي في جوهرها تفكير محض وتعقل صرف، كما يعين عليها الألحان وكلام الوعاظ . وأما الثالثة فيعين عليها استدامة النظر والتأمل في أوقات لا تكون فيها الأمور البدنية شاغلة عن الإدراك العقلى ، كما يعين عليها العشق العفيف الذي من شأنه أن يجعل النفس لينة شفيقة ذات وجد ورقة منقطعة عن الشواغل البدنية (۱) .

من هذا يتبين أن «الرياضة» التي يتحدث عنها ابن سينا «نظام عقلي» الغرض منه تحرير النفس الناطقة وتمكينها من القيام بوظيفتها، وهي التعقل المحض، أو إدراك الصور العقلية المحردة، وتهيئتها بذلك للاتصال بما يسميه عالم «القدس» وهو العالم العقلي . بعبارة أخرى ، الرياضة في نظره هي أسلوب الفيلسوف في حياته . والوصول بنفسه إلى المستوى العقلي اللائق بها .

10 — والغريب في الأمر أن ابن سينا على الرغم من وصفه للرياضة النفسية ذلك الوصف العقلى الصرف الذي نختلف اختلافاً جوهرياً عن وصف الصوفية للرياضهم ؟ يقترب أكثر ما يكون من الصوفية عند الكلام عن نتائج الرياضة وتمراتها ، أو هو على الأقل يقترب منهم في ظاهر القول : أما أنه بالفعل جرب وأحس بتلك الثمرات فهذا ما لا سبيل إلى القطع به إيجاباً أو سلباً . فإن كان ما يقوله صادراً عن خبرة وإحساس ومعالجة فعلية لحال الاتصال بالعالم الروحي ما يقوله صادراً عن خبرة وإحساس ومعالجة فعلية لحال الاتصال بالعالم الروحي لا عن مجرد محاكاة أو نقل ، كان دليلا على أن الطريق الصوفي ليس وحده الذي يؤدي إلى الإشراق والمعرفة والاتصال ، بل وإلى الوجد والفناء في الله ، فإن طريق التأمل والنظر الفلسفي في زعم ابن سينا طريق آخر يؤدي إلى النتائج نفسها ، وإن كان غير طريق الصوفية . هل أقحم ابن سينا تلك المعاني الصوفية أو الواصف ؟ أم خبر الأمر أحوالهم فكان موقفه من كل ذلك موقف الناقل أو الواصف ؟ أم خبر الأمر في نفسه فوصفه ذلك الوصف الرائع الدقيق الذي يعز على غير الحبيرين الإتيان به ؟ ربما خدع ابن سينا نفسه فظن أن الفلسفة والتصوف ههنا يلتقيان ؛ ربما به ؟ ربما خدع ابن سينا نفسه فظن أن الفلسفة والتصوف ههنا يلتقيان ؛ ربما

<sup>(</sup>١) الاشارات طبعة ليدن النمط التاسع ص ١٤ وما بعدها .

ظن أن فى الإمكان التوفيق بينهما فى النتائج على الرغم من اختلافهما فى الأساليب فأعمل عبقريته التحليلية فى تفسير الظواهر الصوفية على أساس فلسفى . ربماكان هذا أدنى إلى الصواب وأبعد من التناقض ، إذا نظرنا إلى اتجاهه الفلسفى العام .

17 – يقول: إن أول درجات العارفين « الإرادة » وهي الرغبة الملحة في اعتلاق العروة الوثني وتحرك السر إلى القدس لينال من روح الاتصال. وثانى الدرجات هي « الرياضة ». وبعد الإرادة والرياضة يحصل « الإشراق » ثم يأخذ بعد ذلك في شرح الإشراق ويصف أطواره وأحواله فيقول:

يكون الإشراق في أول أمره خلسات من نور الحق لذيذة كأنها بروق تومض ثم تخمد ، وهو الذي يسميه الصوفية أوقاتاً . ولكن السالك إذا أمعن في الارتياض تكثر عليه هذه الغواشي إلى حد أنها تأتيه في غير الارتياض ، فكلما لمح شيئاً عاج عنه إلى جانب القدس يتذكر من أمره أمراً فيكاد يرى الحق في كل شيء(١) ذلك أن التعلق بجناب القدس يصبح ملكة للعارف فيحصل الاتصال بين نفسه الناطقة والعالم العقلي في حالة الارتياض وغيرها .

ولقول ابن سينا « فيكاد ( أى العارف ) يرى الحق فى كل شيء » مغزى هام قد يقربه من أصحاب القول بوحدة الشهود ، ولكنه يبعده كل البعد عن نظرية أصحاب وحدة الوجود . أى أن العارف عنده أشبه شيء بالصوفى الذى فنى عن نفسه فى حال وجده ، واستولى عليه حبه لمحبوبه فغاب عن كل شيء سواه ، وأصبح لا يرى إلا وجه ذلك المحبوب يطالعه فى كل صورة من صور الوجود . غير أن ذلك يحصل للعارف السينوى باستغراق عقلى لا وجدانى ، فإن ذلك العارف يتعقل ويتأمل ويتدبر فيرى المعقول فى المحسوس ، ويرد كل ما هو مادى يتعقل ويتأمل ويتدبر فيرى المعقول فى المحسوس ، ويرد كل ما هو مادى وضيع إلى ما هو معقول شريف : فإذا لمح شيئاً من عالم الظاهر أو العالم المادى تذكر نسبة ما شريفة تربطه بالعالم العقلى . ولمداكان العالم العقلى هو عالم القدس والعالم الإلمى قال ابن سينا ، إن العارف يكاد يرى الحق فى كل شيء ، ولم يقل إنه بالفعل يرى الحق فى كل شيء ، أو أن الحق هو بالفعل كل شيء . بعبارة أخرى يرى العارف السينوى ناحية إلهية فى كل شيء ، أو يرى فى عالم الصور المادية

<sup>(</sup>١) الاشارات النمط التاسع ص ١٦٠

صورة للعالم العقلى المثالى ، وذلك فى حال صفاء النفس الناطقة واتصالها بالعالم المعقول .

ولاشك أن هاهنا نوعاً من استغراق المتناهى فى اللامتناهى ، واتصالا بين النفس الإنسانية الجزئية وعالم آخر ، سمه العالم الإلهى أو العقلى ، أو ماشئت من الأسماء . يقول ابن سينا فى وصف حالة الوصول أو النيل : « وفيها يصبح سره (أى سر العارف) مرآة محلوة محاذياً بها شطر الحق ، ودرت عليه للذات العلى وفرح بنفسه لما بها من أثر الحق ؛ وكان لها نظر إلى الحق ونظر إلى نفسه ، وكان بعد متردداً . ولكنه قد يغيب عن نفسه فيلحظ جناب القدس فقط ؛ فإن لحظ نفسه فن حيث هى لاحظة لامن حيث هى بزينها وهناك محق الوصول» (١) .

هذا وصن لاستغراق النفس الانسانية فى العالم العقلى الذى تغيب فيه عن ذاتها لمسا يغلب عليها من ملاحظة جناب القدس فى كل شىء ؛ وهو استغراق عقلى بجب أن نميز بينه وبين الفناء الصوفى ، كما يجب أن نفرق بين الاتصال الذى يتحدث عنه ابن سينا والاتحاد الصوفى الذى ينكره ويبرهن على استحالته .

۱۷ – ولكن ابن سينا يقترب كثيراً من الصوفية عندما يفرق بين الإدراك والمشاهدة ، وبين الحق ( الله ) من حيث هو مدرك ، والحق من حيث هو عشيق ، فيقول في شرح جملة من كتاب أثولوجيا . . . « لكن الإدراك شيء ، والمشاهدة الحقة شيء ؛ والمشاهدة الحقة تالية للإدراك إذا صرفت الهمة للواحد الحق وقطعت عن كل خالج وعائق به ينظر إليه (٢٠) . . . النفس الزكية . . . الواصلة إلى العشيق الذي هو بذاته عشيق ، لا من حيث هو مدرك فقط ومعقول بل من حيث هو عشيق في جوهره . ولما كان الإدراك قد تحجب عنه الشواغل بل من حيث هو عشيق في جوهره . ولما الامر لاينبئك عنه إلا التجربة وليس فكيف المشاهدة الحقة ؟ وأقول إن هذا الامر لاينبئك عنه إلا التجربة وليس عقل بالقياس (٣) .

<sup>(</sup>١) الاشارات النمط التاسع ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) العائق الذي به ينظر الى الله تعالى هو الفكر » « : وهو بصدد شرح الجملة الواردة في أثولوجيا التي تقول «حجبت الفكرة عن ذلك النور والبهاء » .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن سينا على أثولوجيا من كتابه الأنصاف. فصول نشرها الدكتور عبد الرحمن بدوى في كتابه أرسطو عند العرب ص ٤٤.

فى هذه الفقرة لاشك تجاوز لميدان الفلسفة إلى ميدان التصوف ، لأنها تقرر أن الإدراك وحده — وهو أقصى ما يطمع فيه الفيلسوف — ليس بكاف في الاتصال بالحق ، بل بجب أن يعقبه المشاهدة التي هي مطمح أنظار الصوفية. هذا من جهة ، ومن جهة أخرى ، تقرر الفقرة أن الحق الذي يتم الاتصال به ليس هو الحق المعقول الذي هو إله الفلاسفة ، بل الحق الذي هو عشيق (أو معشوق) في جوهره ؛ والحق المعشوق في جوهره هو «إله الصوفية » غير أننا بجب ألا ننسى أن ابن سينا يشرح هنا نصاً من نصوص كتاب «أثولوجيا » قد يسمح بمثل هذه المعاني الصوفية ، ولا يقرر فلسفته الحاصة التي نجدها في كتبه هو ، ولكن عدم اعتراضه على النص الذي يشرحه ، يمكن أن يتخذ دليلا على اقتناعه بالنزعة الصوفية الظاهرة فيه .

ثم هو يقرب من الصوفية مرة أخرى فى وصفه لأطوار المعرفة ودرجات الوصول إلى الله حيث يقول:

«العرفان مبتدى من تفريق ونقض وترك ورفض ؟ ممعن في جمع ، هو جمع صفات الحق للذات المريدة بالصدق ، منته إلى الواحد ، ثم وقوف . من آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثانى ؟ ومن وجد العرفان كأنه لا يجده ، بل يجد المعروف به ، فقد خاض لحة الوصول . وهناك درجات ليست أقل من درجات ما قبله آثرنا فيها الاختصار فإنها لا يفهمها الحديث ولا تشرحها العبارة ولا يكشف المقال عنها غير الحيال . ومن أحب أن يتعرفها فليتدرج إلى أن يصير من أهل المشاهدة دون المشافهة ، ومن الواصلين إلى العين دون السامعين للأثر » (١) .

يقول إن المعرفة الحقة تبدأ بالزهد الذي يتلخص في «التفريق والنقض والترك والرفض» أي في إبعاد النفس عن كل ما سوى الحق، ونفض غبار الشهوات واللذات، وتخلية القلبعن كل هذا وإهماله في غير مبالاة، وهذه كلها أحوال سالبة تسمى بلسان الحكمة «رياضة» وبلسان التصوف «تخلية»، ويقابلها صفات التحلية (بالحاء)، وهي تخلق المريد الصادق بأخلاق الحق

<sup>(</sup>١) الإشارات: النمط التاسع ص ١٨ - ٩٠٠

تعالى ؛ أو كما يقول ابن سينا « الإمعان في حمع هو حمع صفات الحق للذات المريدة الصادقة » . أما قوله « منته إلى الواحد ثم وقوف » فالمراد به أن المريد إذا انتهى إلى مقام الوحدة فإنه لا يبقى محال لواصف وموصوف، وسالك ومسلوك إليه ، وعارف ومعروف . وهذا هو آخر مراحل الطريق الذي ينمحي فيه الفرق بين « الأنا » و « الأنت » ، أو بين الذات المدركة والموضوع المدرك . وما دون ذلك مقام الاثنينية حيث يشعر المريد بذاته من حيث هي عارفة ، وبالحق من حيث معروف ؛ ولذلك قال : « من آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثاني » ، أي من كان همه المعرفة لذات المعرفة وقع فى الاثنينية . أما « من وجد العرفان كأنه لايجده» ، أي من فني عن معرفته بربه فلم يعد يشغل نفسه بها ، « بل يجد المعروف به (أى بالعرفان) فقد خاض لحنة الوصول». ولهذا «الوصول» أو الاستغراق في عالم المعقولات ـ درجات ، كما أن للطريق الموصل إليه درجات . والثانية هي درجات السلوك إلى الحق في حين أن الأولى هي درجات السلوك في الحق ؛ وهي درجات لا يستطيع السالك لها وصفاً لأن الألفاظ لا تني بالتعبير عن معانها ، ولا يكشف عن معانها سوى « الخيال » كما يقول ابن سينا نفسه : ذلك لأن العارفين إذا اشتغلت ذواتهم بمشاهدة عالم القدس قد يتراءى فىخيالاتهم أمور تحاكىما يشاهدونهو إن كانت المحاكاة بعيدة جداً (١).

## ١٨ - نتائج الاتصال

النفس « الواصلة » إلى الله هي النفس التي بلغت من الصفاء عن طريق النظر العقلي والتأمل والتجريد مبلغاً تصبر به عالماً عقلياً صغيراً في محاذاة العالم العقلي الكبير ، وتكون لهذا العالم بمثابة المرآة المجلوة ينعكس عليها كل ما هو منتقش فيه . ولهذا الاتصال نتيجتان : الأولى الإشراق ، والثانية العبطة العظمي أو السعادة القصوى التي هي جنة الواصلين في نظر السالكين إلى الحق عن هذا الطريق .

وفى « الإشراق » تتجلى حقائق الوجود كما هى فى ذاتها ، وتنكشف الأمور المغيبة ، فتتم المعرفة بالأشياء حاضرها ومستقبلها ؛ وبه تزداد روحانية

<sup>(</sup>١) راجع شرح الطوسي على الاشارات ج ٢ ص ١٢١٠

النفس وتنشط قواها إلى مدى قد تأتى فيه بالأمور الحارقة التي لايقوىعلما غبرها .

يتناول ابن سينا في هذا المقام بحث طائفة من المسائل الرئيسية في الدين كمسألة الوحى والإلهام والنبوة والمعجزات، ويشرحها شرحاً علمياً دقيقاً ملتمساً لها أسساً من نظرياته الطبيعية والنفسية تارة ومن نظرياته الميتافيزيقية تارة أخرى . ولكنه متردد — كعادته في جميع كتاباته الصوفية — بين أساليب الفلاسفة وأساليب الصوفية ، محاول ما استطاع أن نخضع الثانية للأولى ويفسرها في ضوئها .

حاول مثلا أن يفسر بعض خوارق العارفين مثل إمساكهم عن الطعام مدة طويلة ، وقدرتهم على التصرف في الأشياء وإتيانهم أفعالا وحركات تخرج عن وسع غيرهم ، فالتمس لذلك أسباباً من صميم مذهبه الطبيعي النفسي مقنعة إلى حد كبير . ولما واجهته مشكلة الإخبار بالمغيبات حاول أن يفسرها أيضاً تفسيراً طبيعياً ولكن لم كالفه مثل ذلك النجاح (١) ؛ أو على الأقل جاء كلامه فرضياً نظرياً محتاً غير مستند إلى شيء من الواقع الذي هو عماد العلم الطبيعي . وغريب حقاً أن كاول إنسان تفسير الظواهر الخارقة لمحرى الطبيعة على أساس طبيعي ، اللهم إلا إذا قصد بالحارق لمحرى الطبيعة شيئاً خارقاً لمحرى العادة ، ولكنه في الوقت نفسه خاضع لقوانين الطبيعة العامة ، ولكن هذا معنى إن قبله الفلاسفة والعلماء الماديون ، فإنه لا يقبله غيرهم ممن يفسر ون المعجزات وخوارق العادات تفسيراً خرجها عن الطور الطبيعي .

19 – وقد اتخذ ابن سينا ، كما اتخذ الغزالى من بعده من « الأحلام » منفذاً ينفذ منه إلى قلب مشكلة الإخبار بالمغيبات بما فى ذلك النبوءة (٢). فقد صدر الرجلان عن مقدمات مشتركة ، واتفقا اتفاقاً عجيباً فى المقارنة بين حال النائم وحال النبي عندما يوحى إليه والولى عندما يلهم ، ولكنهما اختلفا اختلفاً جوهرياً فما انتهيا إليه من نتائج .

فالقضية الأولى التي صدرا عنها هي أن التسامع والتجربة متطابقان على أن النفس الإنسانية تدرك الغيب في حالة النوم ، فلا مانع إذن من أن تدركه

<sup>(</sup>١) راجع الإشارات: النمط العاشرطبعة ليدن ص ٤ م وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) راجع «المنقذ من الضلال» في الفصل المعقود في «حقيقة النبوة» ص٣٣ وما بعدها .

فى حالة اليقظة ؛ وإن كان ثمة مانع فهو من النوع الذى يمكن إزالته . وحالة النوم — كما يقول الغزالى — « أنموذج من خاصية النبوة » ؛ فإن كثيرين من غير الأنبياء جربوا ذلك عندما رأوا أحلاماً أثبت المستقبل صدقها ، كما جربه الأنبياء في رؤيتهم الصادقة ، والرؤية الصادقة جزء من أربعين جزءاً من النبوة .

أما كيف يقع العلم بالمغيبات فيشرحه ابن سينا شرحاً طبيعياً نفسانياً على النحو الآتي :

الأمور المغيبة منتقشة على نحو كلى في عقول الأفلاك ، وعلى نحو جزئى في نفوسها الحسمانية ، وعلى نحو كلى وجزئي في نفوسها الناطقة . والنفوس الإنسانية عند اتصالها بتلك المبادى ـ وذلك بعد تمام استعدادها وزوال ما عساه يحول دون ذلك الاتصال ــ تستطيع أن تدرك تلك الأمور المغيبة ، وتنتقش بنقش العالم العلوى . وعندما تدرك النفس الناطقة أمور الغيب بواسطة اتصالها بالعالم العقل ، تدركها على نحوكلي، ويتأدى أثر ذلك إلى التخيل، فتسارع القوة المتخيلة وتصوره بصورة جزئية مناسبة . وعندما تنتقش هذه الصور الحزئية على صفحة الحس المشترك تصبر مشاهدة كأنها محسوسة وهي ليست بمحسوسة ولا يقابلها شيء محسوس في العالم الخارجي . وقد يصل الأثر الوارد من العالم العقلي إلى القوة الذاكرة ولا يتعداها ، ومصداقه قول النبي ( صلعم ) « إن روح القدس نفث فى روعى كذا وكذا » . وقد يشرق الأثر الفعلى في الخيال ثم ينطبع فى الحس المشترك كما ذكرنا ، ومصداقه ما محكى عن الأنبياء من أنهم يشاهدون صور الملائكة ويسمعون كلامهم . فما كان من الأثر مضبوطاً فى القوة الذاكرة ضبطاً مستقراً فى حالة نوم أو يقظة كان إلهاماً أو وحياً صريحاً لا محتاج إلى تعبير أو تأويل . وما كان قد بطل هو وبقيت محاكياته ، احتاج إلى تأويل فى حالة الوحى ، وإلى تعبير فى حالة الرؤيا .

ولكن هذا التفسير للوحى والإلهام والعلم بالغيب على الإطلاق تفسير نظرى افتراضى كما قلنا . وهو فوق كل هذا تفسير ضعيف متهافت لضعف وتهافت الدعاوى التى يقوم عليها وهى :

<sup>(</sup>۱) شرح الطوسي على الاشارات ج ٢ ص ١٢٦٠.

أولا: أن الأمور الغيبية منتقشة في عقول الأفلاك انتقاشاً كلياً ، وفي نفوسها الناطقة انتقاشاً كلياً وجزئياً .

الثانية : أن النفس الإنسانية إذا قلت شواغلها المتصلة بالبدن ، وضعف فيها الخيال ، سنحت لها فلتات تتصل فيها بالعالم العقلي (عالم الأفلاك) وتعلم منها الغيب. ٢٠ \_ ولكن أسباب انصراف النفس الإنسانية عن الشواغل البدنية ، وأسباب ضعف الحيال وركوده كثيرة ، وقد تهيأ للفيلسوف عن طريق استغراقه في تأملاته ، وتمهيأ للصوفي عن طريق رياضاته الروحية ، وتمهيأ للمريض الذي وهنت حواسه وضعف خياله ، وتتهيأ للمرور الذي غلبت عليه السوداء ، بل وللمشعوذ الذى يشتغل عن حواسه بأمور آلية من شأنها أن تحمر الحس وتدهشه : كأن يتأمل شيئاً بالغ الشفافية ، أو دائم الحركة ، أو شديد اللمعان ، فيحدق فيه ببصره وينشغل به عما عداه . وكل هذه من الأمور التي يوردها ابن سينا نفسه ويرى أنها تهبيُّ النفس الإنسانية للاتصال بالعالم العقلي ؛ فهل لنا أن نفترض أن كل هوً لاء الذين قلت أو ضعفت شواغلهم الحسية ، و فترت فهم قوة الحيال تتصل نفوسهم بالعالم العلوى وتنتقش بما انتقش فيه من معانى الغيب ؟ وأنهم بهذا المعنى يلهمون ويوحى إليهم كما يلهم الأولياء ويوحى إلى الأنبياء ؟ إن نظرية ابن سينا من السعة كيث لا تصلح أن تفسر ظاهرة التنبؤ أو الإلهام الى اختصت بها طائفة من البشر ، لأنها جعلت هذه الظاهرة فى متناول كل إنسان . وليس من المحدى فى شيء أن نقول كما يقول الشارح الطوسي ... « وقد محدث مثل هذا (أى الكشف والالهام) للمرضى والممرورين بسبب توهمهم الفاسد وتخيلهم المنحرف الضعيف، ويحصل للأنبياء والأولياء بسبب نفوسهم الشريفة القدسية »: إذ كيف نضع حداً فاصلا بن المرضى والممرورين وغيرهم من أصحاب النفوس الشريفة القدسية ؟ كما أنه ليس مما يغمر الموقف في شيء أن يفرق ابن سينا بين مزاج الأنبياء ومزاج غيرهم حيث يقول : «ثم إن هذا الشخص الذى هو النبي ليس مما يتكرر وجود مثله فى كل وقت ، فإن المادة التي تقبل كمال مثله تقع في قليل من الأمزجة »(١) ، وذلك لأن صفاء المزاج

<sup>(</sup>١) النجاة ص ٥٠٠٠

وكماله ليس اختصاصاً إلهياً على نظريته ، بل هو أمر كسبى فى استطاعة كل إنسان أن يصل إليه . فمن الناحية النظرية البحتة على الأقل بجوز أن يصل إلى ذلك المزاج الصافى الكامل قوم غير الأنبياء ، بل يصلون إليه بوسائل يناقض بعضها بعضاً كوسائل الفلاسفة التى تناقض وسائل الصوفية ، وكوسائل المشعوذين التى تناقض هذه حميعها .

إن ابن سينا لا يتطلب في العلم بالمغيبات – بل ولا في الوحى والإلهام إجمالا – أكثر من أن تتخلص النفس من شواغلها الحسية والحيالية ، فتتصل بالعالم المعقول وينطبع على صفحتها صورة منه يترجمها الحيال ترجمة ما ، ويطبعها بدوره على لوحة الحس المشترك ، فتصبح المعانى الغيبية أموراً مشاهدة كأنها منظورة في العالم الحارجي . وقد يعبر عن هذه المعانى بصورة الكلام المحكم المنظم كما هو الحال في القرآن ، أو في صورة أخرى من صور العالم المحسوس . ومن الغريب أن ابن سينا نفسه خشى أن يطعن طاعن في نظريته في الاتصال بالعالم العلوى عن الطرق التي رسمها ، ويتهمه بأنها دعوى ساق إليها مذهبه الفلسني من غير أن يكون لها أساس من التجربة – وهذا ماذهبنا إليه وأوضحناه في غير جزء من أجزاء هذا البحث – فإنه يقول :

« اعلم أن هذه الأشياء ( الاتصال ومعرفة الغيب الخ ) ليس سبيل القول بها والشهادة لها .... إنما هي ظنون إمكانية صير إليها من أمور عقلية فقط وإن كان ذلك أمراً معتمداً لو كان ولكنها تجارب لما ثبتت طلبت أسبابها . ومن السعادة المتفقة لمحبى الاستبصار أن تعرض لهم هذه الأمور والأحوال في أنفسهم ، أو يشاهدوها مراراً متوالية في غيرهم حتى يكون ذلك تجربة في إثبات أمر عجيب له كون وحجة وصحة وداعياً إلى طلب سببه . فإذا اتضح جسمت الفائدة به واطمأنت النفس إلى وجود تلك الأسباب ، وخضع الوهم فلم يعارض العقل »(1)

فهو نخشى أن تتهم نظريته بأنها أمور ظنية ساق إليها نظر عقلى ، ويرى أن النظر العقلى مما يمكن الاعتماد عليه فى شرح مثل هذه المسائل الصوفية . ولكنه يقرر فى الوقت ذاته أنها أمور أثبتتها التجربة عند محبى الاستبصار،

<sup>(</sup>١) الإشارات النمط العاشرطبعة ليدن ص ٣٦.

« ثم إنى او اقتصصت جزئيات هذا الباب فيما شاهدناه ، وفيما حكاه من صدقناه ، لطال الكلام ، ومن لم يصدق الحملة هان عليه ألا يصدق أيضاً التفصيل »(١) .

فإذا فرقنا بين التصوف منحيث هو تجربة روحية يحياها الصوفى ويتصل فيها اتصالا ما بالحقيقة المطلقة (الله)، والتصوف من حيث هو مذهب لاهوتى فلسنى يحاول صاحبه تفسير الظاهرة الصوفية على نحو ما، سلمنا بأن ابن سينا متصوف بالمعنى الثانى لا بالمعنى الأولى، لأن دعواه المكاشفة والكشف لم يقم عليها دليل قوى مما نعرفه عن حياته.

#### ٢١ - الغبطة العظمي والسعادة القصوي

يشعر الصوفى الذى وصل إلى بهاية الطريق ، وحظى بالقرب من ربه بلذة روحية لاتدانيها فى قوتها وصفائها واستيلائها عليه لذة أخرى معروفة . ولا يستطيع من لم بجرب أذواق القوم أن يفسر هذه اللذة أو يعرف كنهها ؟ ولكنه يستطيع على الأقل أن يقول إن هذا الشعور القاهر الذى يستغرق فيه الصوفى وليد عاملين هامين مرتبطين تمام الارتباط : أولهما المعرفة الذوقية اليقينية التي تكسب النفس الطمأنينة والسكون ، وتربحها من عناء الفكر وأساليبه الملتوية . وثانيهما مطالعة وجه الله الكريم فى نفس الذائق ، وفى كل ما يحيط به من الموجودات وقد يكون ذلك فى لحظات خاطفة تومض وميض البرق ثم تزول – وهو ما يسميه الصوفية بالأوقات — وقد يدوم فينقلب الوقت زماناً متصلا ، والوميض ما يسميه الصوفية بالأوقات — وقد يدوم فينقلب الوقت زماناً متصلا ، والوميض شهاباً بيناً ، فتطول هجة «الواصل» وسعادته .

وإذا عرفنا أن سبب شقاء الإنسان في هذا العالم نفسه وعقله : النفس بما تلح على صاحبها من مطالب لا تعرف لها حداً ولا نهاية ، والعقل بما يمليه من

<sup>(</sup>١) الإشارات النمط العاشرطبعة ليدن ص ٣٦.

آراء لا تورث صاحبها ثقة ولا يقيناً ولا طمأنينة ؛ وإذا عرفنا أن الصوفى الواصل هو الذى تحرر من قيود النفس والعقل جميعاً ، وانطلق فى سماء الحرية اللانهائية ، أو خرج ، كما يقول الجنيد من ضيق العبودية إلى سعة فناء السرمدية ، أى خرج من قيود المتناهى إلى إطلاق اللامتناهى – أدركنا مبلغ السعادة التى يشعر بها الواصلون ، والتى لا يشعر بها غيرهم ممن لا يزالون رهن القيود والأغلال . يقول أبو حامد الغزالى :

« السعادة التي وعد الله بها المتقين هي المعرفة والتوحيد ؛ والمعرفة هي معرفة الحضرة الربوبية المحيطة بكل الموجودات : إذ ليس في الوجود شيء سوى الله تعالى وأفعاله ، والكون كله من أفعاله ؛ فما يتجلى من ذلك في القلب هو الحنة بعينها عند قوم ، وهو سبب استحقاق الحنة عند أهل الحق . وتكون سعة نصيب الإنسان من الحنة بحسب سعة معرفته ، و بمقدار ما يتجلى له من الله وصفاته وأفعاله » .

فالغزالى لا يرى أن المعرفة وسيلة لتحصيل السعادة العظمى التى وعد الله عباده المتقين فحسب، بل يقول إنها هى هذه السعادة بعينها ؛ وإنها هى الحنة في نظر قوم (يقصدبهم الفلاسفة)، وإنها سبب استحقاق الحنة عند أهل الحق (يقصد بهم الصوفية). ثم إنه لا يطلق المعرفة إطلاقاً ، بل يحدها بأنها «معرفة الحضرة الربوبية المحيطة بجميع الموجودات» أى معرفة الله من حيث هو رب ، وجميع الموجودات من حيث هى مربوبة ، لا معرفة الله من حيث هو إله ، والحلق من حيث هم مألوهون ؛ فإن الذى يدرك ذوقاً ، ويتجلى للقلب هو المعرفة الأولى وهى المعرفة الصوفية . أما الثانية فأداتها العقل وهى معرفة الفلاسفة . فالذى يتجلى للقلب هو الله المدبر لكل شيء الفاعل لكل شيء ، القادر على كل شيء المريد لكل شيء ، الظاهر جماله وجلاله في كل شيء ، الذى يدعى ويتضرع المديد لكل شيء ، الظاهر جماله وجلاله في كل شيء ، الذى يدعى ويتضرع المي صفات الله من حيث هو رب لا من حيث هو إله ، أو هى من صفات من صفات الله من حيث هو رب لا من حيث هو إله ، أو هى من صفات المخرة الربوبية كما يقول الغزالى .

فإذا تجلى كل ذلك فى قلب الصوفى عرف ذوقاً معنى الربوبية ومعنى العبودية ، وتحقق معنى العبودية الخالصة التي هي الفناء عن النفس والبقاء بالرب .

وهذا يفسر لنا ما ذكرناه من قبل من أن جوهر المعرفة الصوفية هو الفناء عن الذات الذي أشار إليه ذو النون المصرى بقوله « بمقدار ما يعرف الصوفى من ربه يكون إنكاره لنفسه ؛ وتمام المعرفة بالله تمام إنكار الذات »(١).

هذه الحال التي تم فيها معرفة الصوفى ، ويتم فيها إنكاره لنفسه ، هي الحال التي يرى فيها الجمال الإلهي متجلياً في صفحة الوجود ، وتحصل له فيها الغبطة العظمى والسعادة القصوى ، وهما روحيتان لا عقليتان .

٢٢ ــ أما المعرفة عند ابن سينا والسعادة التي تورثها ، فإنهما عقليتان صوريتان إلى أقصى حد : فقد رأينا أنه يذهب إلى أن النفس الإنسانية الناطقة جوهرها عقلي ، وغايتها إنما هي في أن تتخلص من شواغل البدن وتحصل ما في استطاعتها أن تحصله من المعانى المحردة ، فتخرج من القوة إلى الفعل ، وتصبح عالماً عقلياً صفيراً ، محاذياً للعالم العقلي الكبير . فإذا تم لها ذلك أمكنها الاتصال بعالم العقول المفارقة وانتقش في ذاتها ما هو منتقش في ذوات تلك العقول، وبذا تغتبط الغبطة العظمى وتسعد السعادة القصوى . فمقياس السعادة عنده هو الإدراك العقلي وحده ؛ و ممقدار ما يكون في العقل الإنساني من ذلك الإدراك تكون غبطة النفس وابتهاجها . يقول : إن أجل مبتهج بشيء هو الأول الحق ( الله ) وابتهاجه إنما هو بذاته لأنه أشد الموجودات إدراكاً لأكثر الموجودات كمالًا ، وهو ذاته التي هي بريئة عن طبيعة الإمكان والعدم اللذين هما منبعا الشر. ويلى الأول فى درجة الابتهاج الحواهر العقلية القدسية الذين يقصد بهم العقول المفارقة ، ويطلق عليهم أحياناً اسم « الملائكة » . وهو ُلاء مبتهجون بالأول و بذواتهم من حيث هم مبتهجون به . وهم أيضاً أبرياء من طبيعة الإمكان ومن الشر الذي هو من لوازم تلك الطبيعة . ثم يلي هؤلاء نفوس العشاق المشتاقين ، وهي النفوس الفلكية ، ثم النفوس الإنسانية التي تتفاوت في درجات إدراكها وابتهاجها العقلي مترددة بىن جهتى الملائكية والحيوانية .

فصريح من كلام ابن سينا أن الابتهاج الحقيقي إنما هو للعقول دون النفوس ، وهو للنفوس من حيث هي عاقلة مدركة لا من حيث هي عاشقة

<sup>(</sup>١) الرسالة القشيرية.

مستهلكة فى معشوقها . ولذلك كان « الأول الحق » ( الله ) مبتهجاً بذاته لأنه عقل محض ؛ وكانت العقول المفارقة ونفوس الأفلاك والنفوس الإنسانية الناطقة مبتهجة كذلك بما تدركه ، إذ جوهر اللذة أو الابتهاج عند ابن سينا « إدراك ونيل لوصول ما هو عند المدرك كمال وخير »(١) .

۲۳ – على هذه القاعدة السيكولوجية يستند ابن سينا فى تفسيره لحميع اللذات، بما فى ذلك لذة الوصول إلى الله . وهو يسير فى معالحة هذا الموضوع سيراً علمياً دقيقاً ، يصدر عن مقدمات وينهى إلى نتائج ، ناظراً فى كل هذا إلى أعمال النفس وأحوالها ، يعللها ويحللها تحليلا عميقاً لم يسبق إليه . بل إنه قد سبق فى كثير مما وصل إليه من نتائج بعض الفلاسفة المحدثين الذين تعتز الفلسفة الحديثة مما قالوه فى موضوع اللذة والألم أمثال جرمى بنتام وجون استوارت مل.

فاللذات مختلفة في الكم والكيف: منها الحسى الظاهر والنفسى الباطن. وهي متعددة بتعدد الحواس والقوى الإنسانية. فلكل حاسة لذتها الحاصة بها ، ولكل قوة من قوى النفس الباطنة لذتها . وللنفس الإنسانية الناطقة ، من حيث هي كذلك ، لذتها وابتهاجها . والذي بجمع هذه اللذات كلها هي أنها إدراك ونيل لشيء هو عند المدرك كمال وخير . فالشهوة لها لذاتها ، ولذتها في إدراك خيرها أو كمالها الذي هو المطعوم والمنكوح . والغضب له لذته ، ولذته في إدراك خيره أو كماله وهو الحلية . والعقل له لذته ، ولذته في إدراك خيره أو كماله وهو الحيل تارة أخرى . والنفس الإنسانية في حملتها لها لذتها ، ولذتها في أن يتمثل فيها العالم المعقول خالصاً لا تشوبه شائبة مما يشغل النفس عما هو ملائم لحوهرها . فإذا تخلصت النفس من هذه الشواغل ، تحقق لها كمالها ، وصفت لذتها ، وحصلت على سعادتها القصوى ، ولا يتحقق ذلك على الوجه الأكمل إلا بعد مفارقة النفس للبدن . أما إذا تمكنت من النفس الشواغل فإنها تكون مصدر شقائها وتعاسها بعد مفارقها للبدن .

وهكذا ينتهى ابن سينا في سيكولوجية الدين والأخلاق والتصوف إلى ما انتهى إليه في ميدان الميتافيزيقا : وهو أن غاية الحياة الإنسانية الشريفة هي

<sup>(</sup>١) الاشارات: النمط الثامن طبعة ليدن ص ٢.

التشبه بالعالم المعقول عن طريق إدراك حقيقة الخبر والحمال ، وأن السعادة العظمى والنعيم الحقيقي إنما هما في تحصيل ذلك الإدراك ، كما أن الشقاوة العظمى والححيم الحقيقي إنما هما بعدم ذلك الإدراك . فهو فيلسوف أو لا وآخراً ، غايته العلم بالمحردات وتعقل المعانى ، وسعادته في إدراكها ، وليس صوفياً غايته الفناء في الله عن طريق معرفته به معرفة ذوقية .

وليس أدل على صحة ماذهبنا إليه من الطريق التى يرسمها هذا الفيلسوف لتحصيل السعادة المنشودة وتحققها على الوجه الأكمل فى الدنيا والآخرة ؛ فإن هذا الطريق عنده هو أن يكسب الإنسان قوته العاقلة الشوق إلى كمالها ، وذلك عندما يعلم بالبرهان أن من شأنها إدراك ماهية الكمال الخاص بها . فهو يروضها على طلب ذلك الكمال رياضة عقلية ويبعث فيها الشوق إليه ؛ ولكنه لا يبعث فيها النزوع نحو الكمال لأن هذا النزوع فيها بفطرتها ، بل هو فى سائر الموجودات كما أسلفنا .

والظاهر من أقوال ابن سينا أنه يفرق بين مجرد النزوع نحو الكمال وبين الشوق إلى الكمال . في النفس نزوع غريزى نحو الكمال العقلى الخاص بها ، ولكنه نزوع قد تقتله في مهده شواغل البدن وحاجاته . وهو – ككل غريزة من الغرائز – لا يستند إلى رأى أو علم أو برهان . أما شوق النفس إلى كمالها ، فهو تعشقها لذلك الكمال وشعورها بالألم عند فواته ، وهذا أمر مكتسب يحتاج إلى رياضة ومعالحة ، وتتفاوت فيه درجات الرجال ، كما تتفاوت درجات كمالهم الأخرى ، ويقع فيه التقصير كما يقع في أداء الواجبات العملية .

هذا هو الطريق الذي يرسمه ابن سينا لتحصيل السعادة الإنسانية القصوى وهو طريق عقلي محض ، تستطيع أن تضعه فى مقابل الطريق العملي الذي يرسمه الصوفية . وهنا نجد المقابلة تامة مرة أخرى بين الفيلسوف الحقيقي والصوفى الحقيقي ، وبين الاتصال بالعالم العقلي عن طريق الفلسفة والاتصال بالله عن طريق التصوف .

### ۲۶ ــ برنامج الوصول:

وأخيراً يتضح الفرق بين ابن سينا الفيلسوف وبين المتصوفة الحالصين في البرنامج الذي يرسمه لطالبي الاتصال بالعالم المعقول ، وتحصيل النعيم المقيم

فى جواره ، فإن ما يذكره فى هذا الصدد من صميم مطالب الفيلسوف وليس فيه من التصوف شيء . يقول :

«أن يتصور الإنسان المبادئ المفارقة تصوراً حقيقياً ، ويصدق بها تصديقاً يقينياً لوجودها عنده بالبرهان ، ويعرف العلل الغائية للأمور الواقعة في الحركات الكلية دون الجزئية التي لا تتناهى . ويتقرر عنده هيئة الكل ونسب أجزائه بعضها إلى بعض ، والنظام الآخذ من المبدأ الأول إلى أقصى الموجودات الواقعة في ترتيبه . ويتصور العناية وكيفيتها ، ويتحقق أن الذات المتقدمة للكل أي وجود نحصها ، وأية وحدة تخصها ؛ وأنها كيف تعرف حتى لا يلحقها تكثر ولا تغير بوجه من الوجوه ، وكيف ترتيب الموجودات إليها . ثم كلما ازداد الناظر استبصاراً ازداد للسعادة استعداداً . وكأنه ليس يتبرأ الإنسان عن هذا العالم وعلائقه إلا أن يكون أكد العلائق مع ذلك العالم ، فصار له شوق إلى ما خلفه حملة »(١) .

نعم، إلى جانب هذا الرنامج النظرى الذى يحقق الاتصال بالعالم العقلى في نظر ابن سينا ، نراه يرسم جانباً عملياً يعتبره ضرورياً لتمام السعادة الحقيقية . ولكنه – حتى هنا – يعالج الموضوع معالجة فلسفية صرفة يستند فيها إلى نظرية الوسط الأرسطية مع شيء من التحوير . وينحصر هذا الجانب في اختصار في أن طالب السعادة الحقة عليه أن يحصل ما يسميه «ملكة التوسط» بأن يكيف حياته على نحو يظهر فيه استعلاء النفس الناطقة وإذعان النفس الحيوانية يكيف حياته على نحو يظهر فيه استعلاء النفس الناطقة وإذعان النفس الحيوانية ويحيث يسهل عليها أن تقطع صلمها واشتغالها به بعد مفارقتها ، وتخلص إلى عالمها . أما إذا حدث العكس وكان الاستعلاء للنفس الحيوانية والإذعان للنفس الناطقة ، فإنه يتعذر قطع تلك العلائق . وتظل النفس محجوبة عن محل سعادتها . فالنفس الناطقة عكم صلمها بالبدن لا تستطيع أن تحيا حياة عقلية صرفة ، كما أن الإنسان من حيث هو إنسان لا ينبغي أن يعيش عيشة بهيمية صرفة . اذا وجب التوسط بين الطرفين ، مع منح النفس الناطقة السيطرة والسلطان على النفس الحيوانية ، بين الطرفين ، مع منح النفس العلمة السيطرة والسلطان على النفس الحيوانية ، ويتما يسهل قطعها عندما تحين ساعة الفراق .

<sup>(</sup>١) النجاة ص ه٨٤ – ٤٨٦.

ابن سينا ، أو بعبارة أدق هذا ما يصح أن تطلق عليه اسم فلسفة ابن سينا فى ماهية ابن سينا ، أو بعبارة أدق هذا ما يصح أن تطلق عليه اسم فلسفة ابن سينا فى ماهية الحياة الصوفية ، لأنه حاول أن يفسر فيها المشكلة الكبرى فى النصوف وهى اتصال النفس الإنسانية بالعالم الروحى ، وما يترتب على هذا الاتصال من معرفة وغبطة لهما طابع خاص .

وقد وضح الآن من كل ما ذكرناه أن ابن سينا ينظر إلى هذه المشكلة خلال مذهبه العام فى طبيعة الوجود ؛ وأن الذى يسميه «بالعارف» ليس إلا الفيلسوف كما يريده هو ، وأن العرفان الصوفى ليس فى نهاية الأمر سوى المعرفة الفلسفية كما يفهمها وكما يريدها أيضاً.

فلا عجب إذن أن يأتى ذلك الجانب من فلسفة ابن سينا متمماً للجوانب الأخرى ؛ وألا يقتصر فى البحث عنه على كتاب معين من كتب الفيلسوف ، بل تتلمس فى كتبه جميعها . وقد شرحنا هذه المسألة بالتفصيل فى الجزء التالى من هذا البحث .

( > )

# مصادر الفلسفة الصوفية في كتابات ابن سينا

الحديث، ولم يهتدوا فيها إلى حل نهائى بعد على الرغم من الجهود المضنية التي بذلوها؛ الحديث، ولم يهتدوا فيها إلى حل نهائى بعد على الرغم من الجهود المضنية التي بذلوها؛ ويخص بالذكر منهم المرحوم الأستاذ نالينو في مقاله الممتع الذي نشره في محلة الدراسات الشرقية . R. S. O سنة ١٩٧٥ في المحلد العاشر تحت عنوان Filosofia (أكبراسات الشرقية ، والمستشرقية والمسألة التي كاد بجمع عليها المستشرقون أو الإشراقية ؟) . فقسد أثار نالينو المسألة التي كاد بجمع عليها المستشرقون الذين سبقوه ، ووضعها موضع النقد – بل الرفض – أعنى قول هؤلاء المستشرقين إن لابن سينا نوعاً خاصاً من الفلسفة سماه الحكمة المشرقية، وأن هذه المستشرقين إن لابن سينا نوعاً خاصاً من الفلسفة سماه الحكمة المشرقية ، وأن هذه

<sup>(</sup>١) نقل المقال الى العربية الدكتور عبد الرحمن بدوى فى كتاب التراث اليونانى فى الحضارة الاسلامية تحت عنوان «محاولة إيجاد فلسفة شرقية »: وإلى هذه الترجمة رجعت.

الفلسفة هي بعينها أو أنها على الأقل نوع من فلسفة الإشراق التي قال بها السهروردى الحلبي ، وأنها يغلب عليها الطابع الصوفى أو تعليم الحكمة الباطنية . ولمـــا كان لابن سينا كتاب يحمل اسم « الحكمة المشرقية » باعترافه هو واعتراف ابن طفيل في رسالة حي بن يقظان ، احتدم الحدل في أمر هذا الكتاب وصلته بفلسفة ابن سينا المشرقية ، وتساءل العلماء : أهو المخطوط الموجود الآن في مكتبة أياصوفيا ؟ هل ضاع أصله ؟ هل هو الكراريس التي اطلع عليها السهروردى وقال إنها على الرغم من نسبتها إلى المشرقيين لا تختلف اختلافاً كبيراً عن الفلسفة المشائية العادية ؟ (١) . ثم ما معنى وصف هذا الكتاب « بالمشرقية » ؟ أهو نسبة إلى المشرق ( الشرق ) أم إلى الإشراف ؟ وهكذا تعقدت المشكلة التي حاول الأستاذ نللينو حلها بعد أن ألم بكثير من أطرافها في قراءاته الواسعة المستقصية . غير أن النتائج التي وصل إلىها ليست حاسمة ، ولا يزال الإنسان يتساءل بعد فراغه من قراءة مقاله ما هو المقصود بالضبط من كلمة مشرقية ؟ ولم اختار ابن سينا أن يسمى كتابه باسم الحكمة المشرقية ؟ وهل كانت هذه الحكمة منقطعة الصلة بالحكمة الإشراقية التي قال بها السهروردي المقتول ؟ وفي اعتقادي أن كتب السهروردي التي نشرها هنري كوربان سنة ١٩٤٥<sup>(٢)</sup> تلتي الكثير من الضوء على جوانب هـــذا الموضوع الغامض ، وقد تعن للباحث اتجاهات جديدة لم يتجهها نللينو لعدم اطلاعه على هذه الكتب . غير أنني أرى أنه على الرغم من كل هذا سيظل حكمنا على ما يسمى « فلسفة ابن سينا المشرقية » من قبيل الظن لا اليقين .

۲۷ — إن تاريخ هذه المشكلة سلسلة من الافتراضات أو الاستنتاجات الخاطئة ابتدأت بسوء فهم العبارة الواردة فى مقدمة رسالة حى بن يقظان لا بن طفيل التي يقول فيها : « سألت أيها الأخ الكريم . . . . منحك الله البقاء الأبدى ، وأسعدك السمدى ، أن أبث إليك ما أمكننى بثه من أسرار الحكمة المشرقية

استانبول سنة ه ١ ٩ ٤ .

<sup>(</sup>١) راجع المشارع والمطارحات السهروردي طبعة كور بان ص ١٩٥ في الهامش. (٢) مجموعة في الحكمة الالهية من سصنفات شهاب الدين يحيى بن حبش السهروردي

التى ذكرها الشيخ الإمام الرئيس أبو على بن سينا (١) ؟ ثم قوله بعد ذلك إن ابن سينا شرح فلسفة أرسطو وجرى على مذهبه فى «الشفاء» ، وأن الحق عنده كان غير ذلك ، وأن من أراد الحق الذى لا جمجمة فيه فعليه بكتابه فى الفلسفة المشرقية (٢) . فظن كثير من الباحثين أن كتاب الحكمة المشرقية كتاب فى التصوف أو الحكمة الباطنة ، لأن رسالة حى بن يقظان التى يشرح فيها ابن طفيل أسرار الحكمة المشرقية لها طابع صوفى . ثم طفقوا يسلسلون النتائج المترتبة على هذا الفرض فقالوا :

أولا: إن أى كتاب آخر لابن سينا يحمل اسم الحكمة المشرقية ولاتكون له هذه الصبغة الصوفية لا يمكن أن يكون الكتاب الذى أشار إليه كل من ابن طفيل وابن سينا ؛ ولذلك رفض أصحاب هذه النظرية مخطوطتين تحملان هذا الاسم وتنسبان إلى ابن سينا : إحداهما فى اكسفورد رقم ٤٠٠ مكتوبة بحروف عبرية ، والأخرى من أياصوفيا رقم ٣٤٠٣ – وذلك لما بدا لهم بعد تصفح هاتين المخطوطتين أنهما تحتويان بحوثاً فلسفية عادية لا تدخل – فى اعتقادهم متحت عنوان « الحكمة المشرقية » . يقول البارون كاراديفو إنه اطلع على مخطوطة أياصوفيا فرأى أن عنوانها لا يتفق مع محتوياتها ، وأن الكتاب ليس إلا رسالة فلسفية من نوع كتاب النجاة .

ثانياً: يدعون أن كتاب « الحكمة المشرقية » لابن سينا قد ضاع ، وأن للمؤلف جملة من الرسائل فيها عوض لا بأس به عن الكتاب المفقود: وهذا ما ذهب إليه مهرن في مقدمة الرسائل وفصول الكتب التي نشرها بليدن سنة ١٨٨٩ — ١٨٩٩ تحت عنوان « رسائل الرئيس أبي على بن عبد الله بن سينا في أسرار الحكمة المشرقية » . وهذا العنوان من وضع مهرن نفسه ، ولا أساس له في مخطوطتي ليدن والمتحف البريطاني اللتين نقل عنهما . أما حجته في وضع هذا العنوان فهي « أن الرسائل التي ننشرها تخرج من ناحية موضوعها عن نطاق الشروح والتلخيصات للكتب الأرسطاطاليسية » ؛ فكأنه ظن أن « الحكمة المشرقية »

<sup>(</sup>۱) حي بن يقظان ص ۲.

<sup>(</sup>۲) حي بن يقظان ص ه .

عند ابن سينا شيء مخالف لفلسفته العامة ، وأنها نوع من الفلسفة الصوفية على غرار الرسائل التي نشرها .

ثالثاً: إن بعض هو لاء الباحثين – تمشياً مع النظرية المذكورة – قد فهموا كلمة «مشرقية » بمعنى إشراقية ؛ بل تعسفوا فى الاشتقاق فقرءوا مشرقية بضم الميم – من أشرق فهو مشرق ، وفى هذا من مجافاة الذوق اللغوى ما فيه – وذلك ظناً منهم أن فلسفة ابن سينا المشرقية نوع من حكمة الإشراق التى وضعها السهروردى الحلبى المتوفى سنة ٥٨٧ ه.

٢٨ – ولا أدل على فساد كل هذه المزاعم من شهادة ابن سينا نفسه في وصف كتابه « الحكمة المشرقية » ذلك الوصف الذي يحدد موضوع الكتاب والغاية من تأليفه . يقول ابن سينا في مقدمة كتاب الشفاء (١) :

« ولى كتاب غير هذين الكتابين (يعنى الشفاء واللواحق (٢)) أوردت فيه الفلسفة على ما هي عليه في الطبع ، وعلى ما يوجبه الرأى الصحيح الذي لا يراعى فيه جانب الشركاء في الصناعة ، ولا يتني من شق عصاهم ما يتني في غيره ، وهو كتابي « الفلسفة المشرقية » . وأما هذا الكتاب (أي الشفاء ) فأكثر بسطاً وأشد مع الشركاء من المشائين مساعدة . ومن أراد الحق الذي لاجمجمة (في الأصل مجمجة ) فيه فعليه بطلب ذلك الكتاب. ومن أراد الحق على طريق فيه ترض ما إلى الشركاء وتبسط كثير ، وتلويح بما لو فطن له استغنى على طريق فيه ترض ما إلى الشركاء وتبسط كثير ، وتلويح بما لو فطن له استغنى عن الكتاب الآخر ، فعليه بهذا الكتاب» (أي الشفاء ) . ويقول في مقدمة منطق المشرقين :

« وبعد فقد نزعت الهمة بنا إلى أن نجمع كلاماً فيما اختلف أهل البحث فيه ، لا نلتفت فيه لفت عصبية أو هوى أو عادة أو إلف ؛ ولا نبالى من مفارقة تظهر منا لمسا ألفه متعلمو كتب اليونانيين إلفاً عن غفلة وقلة فهم ، ولمساسمع منا من كتب ألفناها للعاميين من المتفلسفة المشغوفين بالمشائين ، الظانين أن الله لم يهد إلا إياهم ، ولم ينل برحمته سواهم ... ولا يبعد أن يكون قد وقع إلينا من

<sup>(</sup>١) نسخة الفوتو ستات المأخوذة من نسخة المتحف البريطاني ورقة ٣.

<sup>(ُ</sup>٢) لعله «لواحق الطبيعة» رقم . ٧ من فهرس مؤلفات ابن سينا وضع الأب قنواتي سنة . ١ م ١ .

غير جهة اليونانيين علوم . وكان الزمان الذي اشتغلنا فيه بذاك ريعان الحداثة ... لكنكم أصحابنا تعلمون حالنا في أول أمرنا وآخره ، وطول المدة التي بين حكمنا الأول والثاني . . . . . ولما كانت الصورة هذه ، والقضية على هذه الحملة ، أحببنا أن نجمع كتاباً محتوى على أمهات العلم الحق الذي استنبطه من فظر كثيراً وفكر ملياً ، ولم يكن من جودة الحدس بعيداً . وما جمعنا هذا الكتاب لنظهره إلا لأنفسنا – أعنى الذين يقومون منا مقام أنفسنا . وأما العامة من مزاولي هذا الشأن فقد أعطيناهم في كتاب « الشفاء » ما هو كثير لهم وفوق حاجتهم ، وسنعطيهم في « اللواحق » ما يصلح لهم زيادة على ما أخذوه » (١) .

ليس في هذين النصين الهامين ما يمكن الاستناد إليه في دعوى أن كتاب « الحكمة المشرقية » لابن سينا كتاب في التصوف أو الحكمة الباطنة أو الإشراق أو ما شاكل ذلك ؛ بل هو – بشهادة مؤلفه – كتاب « في الفلسفة » – ولم يقل في جزء خاص منها – ذكر فيه الآراء الفلسفية حرة غير مقيدة بأفكار المشائين ولا متأثرة بنزعاتهم وخلافاتهم ؛ كتبه في أوان النضج لا في عصر الحداثة الذي كان فيه كلفاً بأفكار أرسطو ، حريصاً على محاراة الشركاء في الصناعة الفلسفية ، أما في أوان النضج فقد وقعت له – على حد اعترافه – علوم غير علوم اليونانيين فألقت على فلسفة اليونان ضوءاً جديداً وحددت موقف ابن سينا منها.

بل إن ابن سينا ليذهب إلى أبعد من ذلك فى وصف حكمته المشرقية فيقول إن فى « الشفاء » تاويحات لو فطن إليها الباحث اللبق ذو الحدس الدقيق لاستغنى عن كتابه الآخر الذى هو « الحكمة المشرقية » . ومعنى هذا أن كتاب الحكمة المشرقية لا يختلف اختلافاً جوهرياً عن كتاب الشفاء أو النجاة أو غيره من كتبه العامة الأخرى إلا فى عدم مجاراة المشائين فيه وعدم الخضوع لهم خضوعاً أعمى .

وأغلب الظن أنه توخى فيه نفس الغرض الذى توخاه فى كتاب «الإنصاف» وفى تعليقاته على حواشى كتاب النفس لأرسطو، حيث أورد المواضع النى تعارضت

<sup>(</sup>١) منطق المشرقيين ص ٤.

فيها أقوال المشائين البغداديين (الذين يشير إليهم باسم «المشرقيين ») وآراء شراح أرسطو من اليونان (وهم الذين يسمهم بالمغربيين) ، ثم تقدم بالحكم بيهم وإنصاف بعضهم من بعض (١) . وفي هذا ما يدل على أن ابن سينا لا يستعمل كلمة «مشرقيين » معنى «إشراقيين » أو باطنيين أو صوفيين . ولكن بجب ألا يفهم من ذلك أن كتاب «الإنصاف » هو الكتاب الذي أودعه ابن سينا فلسفته المشرقية أو أنه جزء منه : لأن كتاب الحكمة المشرقية كتاب صغير في محلدة كما يقول الحوزجاني في ثبت كتب أستاذه ، في حين أن كتاب «الإنصاف » كان محتوى – باعتراف ابن سينا نفسه – «على قريب من ثمانية وعشرين كان محتوى – باعتراف ابن سينا نفسه – «على قريب من ثمانية وعشرين ألف مسألة . . . . مما لو حرر لكان عشرين محلدة »(٢) .

لكل هذا نستطيع أن نفترض – مع الأستاذ « ذللينو » – أن كتاب الحكمة المشرقية ليس هو المصدر الذى أودع فيه ابن سينا آراءه الصوفية ، وأنه كتاب في الفلسفة بأقسامها التقليدية الثلاثة لا يختلف عن كتبه الفلسفية الأخرى إلا في إيراده الفلسفة محررة من قيود التقليد ؛ وليس ببعيد أن يكون هو الكتاب المخطوط الموجود عكتبة أيا صوفيا مهذا العنوان .

79 — إلا أننى أميل إلى الاعتقاد بأن ابن سينا قصد « بالحكمة المشرقية » معنى أعم بكثير مما فهمه نللينو وغيره من الباحثين في هذا الموضوع: معنى يتحقق في كتاب « الإنصاف » ، كما يتحقق في كتابه المعنون بهذا العنوان وفيا أورده في كتاب « الإنصاف » ، كما يتحقق في طائفة الرسائل القصيرة ذات الطابع الخاص مثل رسالة حي بن يقطان ورسالة سلامان وأبسال ورسالة الطير ورسالة العشق ، بل وفي بعض ما ورد في كتبه المطولة مثل كتاب الإشارات ؛ وأعنى بذلك كل ما كتبه ابن سينا حراً طليقاً من قيود الفلسفة المشائية ، وقربه بعض الشيء من الفلسفة الإشراقية التي ظهرت في صورتها الكاملة في المدرسة الإشراقية فها بعد .

ولست أعنى بذلك أن الحكمة المشرقية عند ابن سينا هي بعينها الحكمة الإشراقية عند السهروردي أو نوع منها ، فإن كلمة « مشرقية » عند ابن سينا

<sup>(</sup>١) راجع النصوص التي نشرها الدكتور عبدالرحمن بدوى في كتابه وأرسطو هند العرب».

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٢١٠

معناها شرقية ( نسبة إلى الشرق ) وليس لها أى دلالة على «الإشراق» أو « الشروق» أو أى معنى متصل بالنور والكشف كما يدعى «كوربان » . ولكن حكمة ابن سينا المشرقية كانت بلا شك أول خطوة جريئة خطتها الفلسفة الإسلامية نحوالتحرر من قيود الفلسفة الأرسطية وشراحها المشائين ، ومهدت الطريق أمام السهر وردى الحلبي لتشييد مذهبه الإشراقي ؛ فإن الذي توخاه ابن سينا من الفلسفة المشرقية هو التحرر من المشائية الأرسطية ، وهذا بعينه هو ما توخاه السهر وردى في فلسفته الإشراقية ، مع ما بين الرجلين من تفاوت فيا وصلا إليه من النتائج . بل إن السهر وردى — على الرغم من نقده لابن سينا وسخريته من فلسفته المشرقية وادعائه السهر وردى — على الرغم من نقده لابن سينا وسخريته من فلسفته المشرقية وادعائه أنها كانت محاولة فاشلة (١) — مدين حتى في فلسفته الاشراقية لابن سينا .

كان هم الفيلسوفيين إذن معارضة المشائين وإدخال عناصر جديدة على الفلسفة الأرسطية الممتزجة بالأفلاطونية الحديثة ، ولكنهما اختلفا في نوع هذه العناصر الحديدة وفي الأهمية التي أعطاها كل منهما لمسا أدخله ، ولهذا افترقا وتباعدا . فابن سينا أدخل إلى الفلسفة الأرسطية الممتزجة بالأفلاطونية الحديثة عناصر من الغنوصية والهرمسية ، والسهر وردى أضاف إلى كل هذا عناصر من الحكمة الإيرانية القديمة التي أعطى لها المكان الأول في مذهبه ، وسماها «الحطب العظيم» و «سبيل القدس» و «العلوم الشريفة» وغير ذلك . فبين الفلسفتين تداخل ، أو عموم وخصوص كما يقول المناطقة : يجتمعان في أن كلا منهما شرقية أو مشرقية ، بمعني أنها تمثل الفلسفة الأرسطية الممتزجة بالأفلاطونية الحديثة كما فهمها الشرق لا كما فهمها المشاءون ؛ وتنفرد فلسفة السهر وردى بالحانب الإشراقي الذي استعاره من حكمة إيران القديمة . ومن هنا نستطيع أن نتكلم عن الحكمة المشرقية للسهر وردى . وإذا حددنا «الحكمة المشرقية» على هذا النحو وجدناها تنطبق لا على كتاب ابن سينا الذي يحمل هذا الاسم وحسب ، بل وجدناها تنطبق لا على كتاب ابن سينا الذي يحمل هذا الاسم وحسب ، بل

<sup>(</sup>۱) راجع المشارع والمطارحات للسهروردى ص ه ۱۹ فى الهامش فيها يقوله عن كراريس لابن سينا نسبها «إلى المشرقيين وهى بعينها من قواعد المشائين والحكمة العامة . إلا أنه ربما غير العبارة أو تصرف فى بعض الفروع تصرفاً قريباً لايباين كتبه الأخرى بونا يعتد به ، ولا يتقرر به الأصل المشرق» .

كبير مما يسميه السهروردى حكمة إشراقية . وفي كلام السهروردى نفسه وكلام شراحه في وصف الحكمة الإشراقية ما يؤيد هذا تمام التأييد . فهم من ناحية يدعون أن حكمة الإشراق مستفادة من حكماء إيران الأقدمين (١) ، ومن ناحية أخرى يقولون إنها حكمة أفلاطون وحكمة هرمس وأغاذ يمون وأسقلبيوس ، بل ويدخل أنبادقليس في زمرة هؤلاء جميعاً (٢). أما وصفها بأنها حكمة أفلاطون وهرمس وأغاذ يمون وأسقلبيوس إلخ فينطبق تمام الانطباق على نوع خاص من الفلسفة استمد منه كل من ابن سينا والسهروردى على السواء : وهو ذلك المزيج العجيب من النظريات الفلسفية الذي عرف بالفلسفة الهرمسية ، وانتشر بحران ، ثم ببغداد بعد أن نزح من الإسكندرية موطنه الأصلي (٣) . على هذا المزيج وأمثاله ببغداد بعد أن نزح من الإسكندرية موطنه الأصلي (٣) . على هذا المزيج وأمثاله من جهة ، ولغلبة روح الشرق والديانات الشرقية على ذلك التراثمن جهة أخرى. فهذه الفلسفة التي لاشك في تأثيرها في معظم مفكرى الإسلام أولى الفلسفات بأن تسمى «شرقية » أو «مشرقية » . وإذا أضفنا إليها العنصر الإيراني البحت هذا الفيلسوف بقوله في وصف «حكمة الإشراق » :

«وأودعنا علم الحقيقة كتابنا المسمى بحكمة الإشراق أحيينا فيه الحكمة العتيقة التي ما زالت أثمة الهند و فارس وبابل ومصر وقدماء يونان إلى أفلاطون يدورون عليها ويستخرجون منها حكمتهم ، وهي الخميرة الأزلية إلخ إلخ »(١).

فالسهروردى لا يحيى فى حكمة « الإشراق » فلسفة إيران القديمة فحسب ، بل يحيى كذلك الفلسفة الهرمسية التى نسميها فى تحليلنا الفلسفة الشرقية أو المشرقية . نعم قد يقتصر السهروردى على توكيد العنصر الإشراقي الإيراني فى وصف فلسفته

<sup>(</sup>١) راجع الفقرة السابقة من المشارع والمطارحات ص ه ١ و الهامش وكذلك ص ٤٠١ الفقرة ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع المطارحات ص ٤٣٣ ص ١٦٨٠

<sup>&</sup>quot;The influence of Hermetic Literature on Moslem thought راجع مقالتی (۳)
Bulletin of the school of Oriental Studies Vol. XII 1950

<sup>(</sup>٤) المطارحات: القسم الطبيعي: الفصل السادس.

و بهمل العنصر « الشرقى » ؛ وقد يطلق هو أو شراحه اسم شرقية أو مشرقية على حكمته الإشراقية فيوقعوننا فى الخلط والاضطراب. يقول القطب الشيرازى فى شرح حكمة الاشراق :

«حكمة الإشراق أى الحكمة المؤسسة على الإشراق الذى هو الكشف، أو حكمة المشارقة الذين هم أهل فارس. وهو أيضاً يرجع إلى الأول: لأن حكمهم كشفية ذوقية ، فنسبت إلى الإشراق الذى هو ظهور الأنوار العقلية ولمعانها بالإشراقات على الأنفس عند تجردها. وكان اعتماد الفارسيين في الحكمة على الذوق والكشف، وكذا قدماء يونان ، خلا أرسطو وشيعته ، فإن اعتمادهم كان على البحث والبرهان لاغير »(١).

ويقول السهروردي في كتابه « كلمات التصوف »<sup>(۲)</sup> :

« وكان فى الفرس أمة يهدون بالحق، وبه كانوا يعدلون ، حكماء فضلاء غير مشبهة المحبوس، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله فى الكتاب المسمى محكمة الإشراق وما سبقت إليه » .

هذا الجمع بين الفلسفة الإيرانية القديمة وبين الفلسفة المؤلفة من نظريات أهل بابل ومصر وقدماء يونان إلى أفلاطون هو أساس الفوضى عند القدماء في فهم الفلسفة المشرقية والفلسفة الإشراقية ، ولكنه في نظرى مفتاح المشكلة برمتها إذ هو الذي يمكن الاستئناس به في تحديد ما هو «مشرق » وما هو «إشراق» في الفلسفة الإسلامية .

٣٠ ـ والآن يمكن أن نلخص النتائج الهامة التي و صلنا إليها في الفقرات الآتية :

(۱) أن لابن سينا فلسفة مشرقية لا جدال فيها ، وأن هذه الفلسفة ذات طابع خاص يميزها عن فلسفة المشائين من أتباع أرسطو : فهى فلسفته التى لم « يراع فيها جانب الشركاء فى الصناعة » بل توخى فيها الحقيقة لذاتها .

(٢) أن هذه الفلسفة لا تنحصر في كتابه الموسوم « بالحكمة المشرقية » الذي محتمل أن تكون مخطوطة أيا صوفيا نسخة منه ، بل تشمل هذا الكتاب

<sup>(</sup>١) شرح حكمة الاشراق طبعة طهران ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) مخطُّوط راغب رقم ١٤٨٠ ورقة ٧٠٠ ظهرا (نقلا عن كور بان) .

باعتراف ابن سينا نفسه ، كما تشمل بعض رسائله الصغيرة وبعض فصول مؤلفاته المطولة .

(٣) أن الطابع المميز لهذه الفلسفة هو أنها أرسطية ممتزجة بالأفلاطونية الحديثة والفلسفة الهرمسية والغنوصية وبعض أفكار مستمدة من ديانات الشرق القديم . وبذلك ينحصر الفرق بين فلسفته العامة و فلسفته المشرقية في أن الأولى مراعى فيها جانب المشائين ؛ أما الثانية فلم يتقيد فيها بآرائهم ، بل تجاوز نظرياتهم إلى نظريات أخرى مستمدة من المصادر السالفة الذكر ، وأشار إليها إشارة غير صريحة عندما قال إنه وقع له في عصر نضجه علم بفلسفة غير فلسفة اليونان(١) مرائ أن نظريات ابن سينا الصوفية ليست في كتاب « الحكمة المشرقية » الذي نعرفه ، ويبعد أن يكون للمؤلف كتاب آخر مفقود — كما يقول مهرن — توجد فيه فلسفته الصوفية . ومما يؤيد هذا أن السهر وردى اطلع على هذا الكتاب في صورة كراريس مهوشة مشوشة فلم يجد فيه شيئاً من التصوف ، ولذلك وصفه بأنه من الحكمة العامة .

(٥) أن «الفلسفة المشرقية » بهذا المعنى المحدد تكون جزءاً أساسياً من فلسفة الإشراق التي وضعها السهروردى : يشهد بذلك وصف السهروردى نفسه لحكمته الإشراق. أما ما أضاف نفسه لحكمته الإشراقية ، كما يدل عليه مادة كتابه حكمة الإشراق. أما ما أضاف السهروردى على «الفلسفة المشرقية » فهو العنصر الإيراني القديم والاصطلاحات المتصلة به . والسهروردى مدين لابن سينا في كثير مما يقوله في حكمة الإشراق وفي «التلويحات » و «المطارحات » ، بلكثيراً ما ينقل عنه نقلا حرفياً من غير أن يذكر اسمه (٢) ، بل على العكس قد محمله عقوقه على التهكم منه والحط من قدره . وفلسفة السهروردى في حكمة الإشراق «مشرقية – إشراقية » بالمعنى الذي أوضحناه . وإذا لم يكن كتاب الحكمة المشرقية مصدر النظريات الفلسفية

<sup>(</sup>١) راجع منطق المشرقيين ص ٤ الفقرة السابعة .

<sup>(</sup>۲) قارن مثلا التلويحات فقرة  $_{1}$  بالاشارات: النمط الثامن ص  $_{1}$  -  $_{2}$  والفقرة  $_{1}$  من التلويحات بالنمط الثامن من الاشارات ص  $_{2}$  -  $_{3}$  الفقرة  $_{1}$  التلويحات بالنمط الثامن الاشارات ص  $_{1}$  -  $_{2}$  والفقرة  $_{1}$  من التلويحات بالنمط التاسع من الاشارات ص  $_{1}$  وهكذا .

الصوفية لابن سينا كما كان يعتقد جمهور الباحثين فما هو ذلك المصدر ؟ الحواب على ذلك أن «هذه النظريات مبعثرة هنا وهناك ، شائعة فى أنحاء مؤلفات ابن سينا كلها ، وإن كانت أكثر تركيزاً فى بعضها مثل رسائله الصغيرة حى بن يقظان وسلامان وأبسال والطير والعشق وماهية الصلاة وآداب الزيارة ، والأنماط الثلاثة الأخيرة من كتاب الإشارات. بل إنك لتجد بعض تلويحات لهذه النظريات فى كتبه العامة أمثال الشفاء والنجاة . يقول ابن سينا نفسه فى وصف كتاب الشفاء «فيه تلويح بما لو فطن له استغنى عن الكتاب الآخر »(١) ( يعنى كتاب الفلسفة المشرقية ) .

فكل ما كتبه ابن سينا فى النفس الإنسانية من حيث مبدؤها ومعادها وسعادتها وشقاؤها ، واتصالها بالعالم العقلى وابتهاجها ، وكيفية وصولها إلى العالم القدسى ، بل كل ما كتبه محاولا به التوفيق بين الفلسفة والدين فى مسائل النبوة والبعث والعبادات وقيمتها الروحية ، وفى الحياة الأخروية ونعيمها وعذابها ، وكل ما ذكره عن العشق والحير والحمال ، وتجلى الله على جميع الموجودات بوجوده الفائض عنه على الدوام الخ . كل ذلك من صميم فلسفته الصوفية ؛ نجده مفصلا فى الرسائل الصغيرة المذكورة وفى الإشارات ، ونجد بعضه مجملا فى كتابى الشفاء والنجاة .

٣١ – يجب إذن ألا نتقيد فى استنباط نظريات ابن سينا الصوفية بمصدر بعينه ، وإن كان ماورد منها فى الأنماط الثلاثة الأخيرة من كتاب الإشارات بمثل أكمل وأنضج ما كتبه الفيلسوف فى هذا الصدد (٢).

ولعل أهم ما يميز كتابات ابن سينا الصوفية أيا كانت ، وفى أى كتاب أو رسالة عثرنا عليها ، هو أنه لا يظهر فيها بصورة الفيلسوف المشائى الذى مزج فلسفة أرسطو بالأفلاطونية الحديثة فحسب ، بل بصورة المفكر الذى كتب تحت تأثير عميق لمصدرين آخرين هامين هما الغنوصية والفلسفة الهرمسية كما أسلفنا.

<sup>(</sup>١) مقدمة منطق الشفا الفقرة السالفة الذكر.

<sup>(</sup>٢) مما يسترعى النظر أن ابن خلدون يشير إلى بعض قصول كتاب الاشارات بأنها فصول في كتاب الاشارات في بأنها فصول في كتاب الاشارات في قصول التصوف منها فقال الخ» المقدمة طبعة بير وت ص ٢٧٠ .

والظاهر أن ابن سينا قد وجد — كما وجد كثيرون غيره من فلاسفة المسلمين ومتصوفهم — بل من فلاسفة المدرسة الأفلاطونية الحديثة من قبلهم وجدوا فى الحكمة الهرمسية معيناً روحياً عظما خفف من جفاف الفلسفة الأرسطية والأفلاطونية التى لم تشبع أرواحهم وعواطفهم الدينية وان أشبعت عقولهم . أما ابن سينا فقد كان دينه لهذه الحكمة الهرمسية عظما ؛ ويكفى فى الدلالة على ذلك أن رسالة حى بن يقطان ليست إلا صورة عربية للرسالة الأولى من مجموعة رسائل هرمس وهى رسالة بوماندرس .

والميزة الثانية التي تمتاز بها كتابات ابن سينا الصوفية هي محاولة التوفيق فيها بين الدين والفلسفة ، فإنه لم ينكر فكرة الألوهية كما توهم بعض الباحثين ، ولم ينكر البعث ولا النبوة ، وإنما حاول أن يفلسف هذه حميعها ويضعها الوضع الحدير بها — في نظره لا في نظر جمهور أصحاب الأديان — ولم يفتأ يوفق بين الحقيقة كما يراها العقل ، وبن الغايات البعيدة التي قصد إليها الشرع .

والميزة الثالثة التي تمتاز بها هذه الكتابات هي خضوعها لنظريات فلسفية كانت مقررة في نفس ابن سينا ، فلما أراد التجديد في هذه النظريات صبغها بالصبغة الروحية الشرقية ، وعرض الكثير منها في جو صوفي مستخدماً أساليب الصوفية واصطلاحاتهم ، وإن لم يتمكن في النهاية أن يخرجها عن طابعها الفلسفي.

## ابن سينا بين الفرس والعرب للأسناذ محمد تقى <sup>القم</sup>ى

رغم تقدم العلوم واتساع دائرة البحوث فى العصر الحديث ، نلاحظ أن السماحة العلمية فى عصر ابن سينا كانت أكثر جداً مما هى عليه الآن ؛ وأعنى بالسماحة العلمية : تجرد العلماء من التعصب لبلد أو لغة ، وإقبال طلاب العلم على مؤلفات العلماء ، دون نظر إلى مذهب المؤلف أو عنصره .

نعم ، لم يتعصب العلماء القدامى للغاتهم الأصلية ، وإنما التمسوا اللغة التى رأوها أصلح لإبراز أفكارهم ، وأنسب لتبليغ آرائهم ، فاعتبر وها لغتهم والتزموها.

وهذا التسامح بالنسبة للغة لم يقتصر على محيط العلماء ، بل تعداه إلى كل بيئة ومكان ، حتى شمل بعض الملوك المتنافسين والبلاد المتناحرة ؛ وخير مثل لذلك ملوك آل عثمان وملوك الدولة الصفوية ، فالسلطان سليم والشاه اسماعيل كلاهما كان يتذوق الشعر ويقرضه ، إلا أن الأول وهو السلطان سليم التركى كانت جل أشعاره بالفارسية ، وله ديوان في الشعر الفارسي ؛ والثاني وهو الشاه إسماعيل الصفوي كان يقرض أشعاره بالتركية . هذا رغم الحصومة واللدد بين الصفويين وآل عثمان ، وبين السلطان سليم والشاه إسماعيل بالذات ، ورغم الحروب الدامية بين فارس وتركيا ، ورغم الاختلاف المذهبي الشديد بين الدولتين ، إذ كان العثمانيون محكومهم على الدعوة للتشيع . ومن هذا يتضح أن السياسة التي تقضى على كل رطب ويابس ، تكن ترى في اللغة شيئاً عارب .

وفى ظل هذه السماحة المطلقة تمكنت اللغة العربية من الانتشار والتوسع وانفسح أمامها الطريق وتعبد ، وأصبحت لغة العلم والعلماء بين المسلمين من ساحل الأطلنطي إلى الشرق الأقصى .

فهذا هو الفارابي وموطنه «ما وراء النهر » ولغته التركية ، ألف كتبه الفلسفية بالعربية . وعلى بن الطبرى وهو من مازندران بطبرستان وضع بالعربية كتبه الطبية ، كفردوس الحكمة . والرازى محمد بن زكريا من أهل الرى قرب طهران كتب مؤلفاته ، الحاوى الصغير ، ورسائله الطبية وغيرها باللغة العربية . وأبو نصر سراج الطوسى وضع بالعربية كتاب اللمع في التصوف . والغزالى الطوسى وهو من خراسان ألف كتبه المعتبرة بالعربية . وأكثر من هذا أن عمر الحيام النيسابورى وضع كتبه العلمية في الرياضيات باللغة العربية ، وعلى بن عباس الأهوازي ألف كتابه كامل الصناعة الطبية الملكية في الطب باللغة العربية مع أنه قدم كتابه هذا إلى عضد الدولة الديلمي من حكام إيران .

وللغة العربية عند علماء الشرق فى البلاد الإسلامية نظير عند الغربيين فى اللغة اللاتينية . فهذا فرانسيس باكون العالم المعروف والفيلسوف الإنجليزى الشهير وضع كتبه باللاتينية ، وديكارت فرنسى الأصل ألف بنفس اللغة ، والقديس توما الأكويني كتب كتبه باللاتينية . بل إن بيرو الحراح الفرنسي حين وضع كتابه فى الطب الحراحي باللغة الفرنسية أثار اعتراض الحاصة وتهكم العامة ، لأنه تحول عن طريقة العلماء ، ولم يكتب كتابه باللاتينية ، التي ظلت لغة العلماء فى أوروبا إلى نهاية القرن السابع عشر .

بقى أن نورد أهم الأسباب التى مكنت للغة العربية ، وساعدت على جعلها اللغة العلمية فى البلاد الإسلامية . ذلك لأنها كانت لغة الطبقة الحاكمة ، فوق أنها لغة الدين ، وبها نزل القرآن الكريم ، حتى أصبحت كلمة العربية مرادفة للإسلام ، كما نرى ذلك فيا يرد فى تعابير المستشرقين ، ولأنها تنفرد بمزايا جعلها تصلح للتعبير عن المسائل العلمية . فوجود الصيغ والأوزان والاشتقاق جعلها مرنة يسهل بواسطتها التعبير عن أى معنى غامض ؛ أضف إلى ذلك أن كثيرين من مترجمي صدر الإسلام كانوا من السريانيين ، كحنين ابن إسحق ، وولده إسحق بن حنين ، وأمنالهما . وقد نقلوا التأليف إلى السريانية ، فسهل نقلها إلى العربية ، لما بين اللغتين الساميتين من التشابه . وحسب العربية فخراً أنها كانت تنتشر دون ضغط أو دعاية ، بل بطبيعتها وقيمتها .

وابن سينا أحد الذين وضعوا جل مؤلفاتهم بالعربية ، ومؤلفاته بالفارسية وإن كانت قليلة بالنسبة لما ألفه بالعربية ، إلا أنها فوق قيمتها العلمية تعد خدمة للمكتبة الفارسية ، لما وضع من المصطلحات الفارسية في تلك اللغة .

فما موقف ابن سينا بن الفرس والعـــرب ؟

لقد سئلت مرة فى حفل عن رأيى فى ابن سينا ، فقلت : ليس بفارسى . قال السائل مندهشاً : أترون أنه عربى ؟

قلت: وليس بعــر بي .

قال: إذن فتركى ؟

قلت: ولا مهذا أيضاً.

قال: فماذا يكون؟

قلت : مثل ابن سينا كمثل الشمس ، إنه للعالم كله ، وليس لبلد دون آخر . وإذا كان من حسن حظ إيران أنه ولد فيها ، وخدم ملوكها وحكامها ، ومات بها ، ودفن بأرضها ، فإن قيمته بعلمه لا بجسده ، وقيمته العلمية للإسلام ومن الإسلام ، بل للعالم أجمع .

واليوم تقدر العروبة هذا الرجل الذي قدم للمكتبة العربية مجموعة قيمة من التأليف بالعربية ، ومن ثم كان احتفال البلاد العربية بعيده الألني ، وكان احتفال إيران بهذا العيد أيضاً . كلا الاحتفالين يشترك فيه العرب والفرس ، ويساهم فيه المهتمون بالثقافة من العالم المتمدين ؛ فرحي بهذا التقدير الجليل ، ورحم الله ابن سينا الذي خدم العالم بعلمه ، ونبذ التعصب للعنصر أو اللغة . واليوم تنبذ التعصبات في سبيل الاحتفال بذكره ، فتطلب إلى اللجنة الثقافية بامعة الدول العربية لتخليد ذكري ابن سينا التي أتشرف بعضويتها ، أن أكتب عن ابن سينا بين الفرس والعرب – وإن كنت أرى أن ابن سينا ليس بين الفرس والعرب عليهما بل وللعالم المثقف كله – وهي إذ تطلب هذا ، تضرب مثلا في البعد عن كل نواحي التعصب ، وهو ما لمسته فعلا في المتفائل المستبشر .

ومما هو جدير بالذكر ، ولابد من تسجيله هنا ، أن الترابط الثقافى ، وبالتالى التعارف بين أبناء الشرق – والبلاد الإسلامية بوجه خاص – كان عند آبائنا رغم صعوبة الأسفار ، وانعدام المواصلات السلكية منها أو اللاسلكية أو البريدية المنظمة ، وعدم اختراع الطبع ( المطبعة ) كان أكثر بكثير مما نحن عليه في عصرنا هذا . وذلك لعوامل تتحكم – مع الأسف – فينا لسنا بصدد ذكرها الآن .

وكيفما كان فنحن نرى هذا الاحتفال خطوة مباركة فى سبيل التقريب بين المسلمين والتعارف بينهم ، نرجو أن تتبعها خطوات أخرى من هذا القبيل، وبهذا الروح النبيل ، إن شاء الله .

# آراء ابن سینا فی الجیولوجیا للؤسناز ساطع الحصری

\_ 1 \_

إن كل بحث يحوم حول مؤلف من مؤلفات العلماء القدماء بجب أن يكون مصحوباً بنظرات إلى ما هو معلوم من تاريخ العلوم العامة .

ذلك لأننا قد نجد فى تلك الموالفات القديمة بعض الأخطاء الفادحة ؛ ولكن فداحة هذه الأخطاء تقل — نسبياً — إذا ما علمنا أنها كانت شائعة فى عصر الموالف ، ولاسيا إذا تأكدنا من أنها بقيت شائعة بين المفكرين مدة طويلة بعد ذلك العصر أيضاً .

وبعكس ذلك : قد نجد فى تلك المؤلفات القديمة بعض الآراء الصائبة التى تبدو لنا هامة فى الوهلة الأولى ؛ إلا أن أهمية تلك الآراء وطرافتها تقل بل تزول إذا ما علمنا أنها كانت معلومة منذ عهد بعيد . ولاسيا منذ عهد اليونان .

فنستطيع أن نقول: إن قيمة الآراء المسطورة فى الكتب العلمية القديمة ، لا يمكن تقديرها وتقريرها إلا بعد درس الأمر على ضوء تاريخ العلم والفكر العام .

ولهذا السبب ، رأيت من الضرورى أن نلتى نظرة إجمالية سريعة إلى تاريخ الحيولوجيا وأسسها ، قبل أن نتكلم عما جاء فى مؤلفات ابن سينا فى شأنها .

معلوم أن الحيولوجيا من العلوم الحديثة ، التي تستمد قوتها من ثلاثة منابع أساسية : الأول : الاستدلال من المستحاثات الحيوانية والنباتية .

والثانى : الاستدلال من أوضاع الطبقات الأرضية .

الثالث: القياس على الحوادث التي تحدث في القشرة الأرضية في الأحوال الحاضرة.

فأما المستحاثات فهى بقايا حيوانات ونباتات كانت تعيش على سطح الأرض أو فى البحار . ومن الطبيعى أن درس هذه المستحاثات يوصلنا إلى معلومات كثيرة عن الأدوار الحيولوجية .

وأما الطبقات الرسوبية فهى تكون أفقية عند تكوينها الأول ، إلا أنها تتباعد عن هذا الوضع الأصلى بعد ذلك ، وتتعرض إلى ضروب من الميلان والارتفاع والالتواء أو الانكسار أو الانخساف ، ولذلك فإن درس أوضاع هذه الطبقات ، يمكننا من الحصول على معلومات قيمة عن تطور أحوال القشرة الأرضية في مختلف الأدوار الحيولوجية .

هذا ، والقشرة الأرضية لم تكن مصونة من الحوادث والتغيرات ، كما يبدو ذلك فى الوهلة الأولى ؛ بل إنها تتعرض إلى كثير من الحوادث ، التى تبدو تافهة لا تستحق الاهتمام ، إلا أن توالى هذه الحوادث على مر العصور ، يولد نتائج هامة جداً . ولذلك ، فإن درس الحوادث الأرضية الحالية يعطينا مجالا واسعاً لمعرفة ما كان محدث فى الأزمنة الحيولوجية المساضية .

إن هذه الأسس الثلاثة ، تبدو فى الوهلة الأولى ، من الأمور الظاهرة — القريبة من البديهية — إلا أن التاريخ يعلمنا بأنها لم تقرر فى أذهان المفكرين إلا بعد أبحاث ومناقشات طويلة ، فى عهد قريب نسبياً .

فإن مفكرى القرون الوسطى ــ مثلا ــ لم يدركوا أن المستحاثات ماهى إلا بقايا وآثار حيوانات أو نباتات منقرضة ، بل اعتبروها فى نتاج تلهى الطبيعة ، إذ قالوا : إن الطبيعة تلهو بتكوين أمثال هذه الأشياء ، مثل ما يتلهى الأطفال بصنع أشياء متنوعة .

وهذا الاعتقاد كان رسخ فى الأذهان رسوحاً غريباً ، وظل سائداً حتى النصف الثانى من القرن الثامن عشر . وعند ما قام بعض الباحثين يدرسون المستحاثات ويتحدثون عنها كبقايا حيوانات أو نباتات كانت تعيش هناك ، وعندما راحوا يستنتجون من ذلك أن الحبال التى يشاهد عليها بقايا حيوانات محرية كانت فى سالف الأزمان مغمورة بالبحار . . . انبرى الفيلسوف الفرنسي الشهير « فولتبر » يسخر من هذه الآراء ، ويدعى بأن بقايا الأسماك التى تشاهد

على الحبال ، إنما هي فضلات الطعام التي كان يحملها معهم أفواج الحجاج منذ قرون عديدة .

وبعد ذلك ، عندما توسعت هذه الدراسات ، ولم يبق مجال للشك في أن المستحاثات ما هي إلا بقايا حيوانات ونباتات كانت تعيش فعلا . . . صار الكثيرون من العلماء والمفكرين يقولون إنها بقايا المخلوقات التي كانت تعيش قبل الطوفان المذكور في الكتب السهاوية .

إلا أنهم لاحظوا بعد ذلك أن الطبقات الأرضية التى تضم المستحاثات سميكة جداً ، كما أن هذه المستحاثات متنوعة تنوعاً هائلا ، وفي الأخبر أن هذه الأنواع تختلف باختلاف الطبقات . . . وفهموا عندئذ أنه لا يمكن تعليل كل ذلك بطوفان واحد ، فلجأوا إلى القول بتعدد الطوفان : قالوا إن الأرض تعرضت إلى طوفانات هائلة عديدة ، أدى كل واحد منها ، إلى انقلاب الأحوال انقلاباً أساسياً وعاماً ، يشمل الحبال والأنهار والسهول والوديان والقارات والبحار . وخلقت من جراء ذلك مجموعة الحيوانات والنباتات مرة واحدة ، وخلقت أخرى تقوم مقام المنقرضة ، كذلك مرة واحدة .

وأما فكرة التغير المستمر والتطور التدريجي في معالم الأرض وفي أنواع الحيوانات والنباتات ، فلم تقرر إلا بعد ثبوت بطلان النظريات الطوفانية ، وذلك خلال القرن التاسع عشر .

وبعد هذه النظرات العامة التي ألقيناها على نشوء الآراء الحيولوجية في البلاد الغربية ، يجدر بنا أن نقول : إن المؤلفات العربية تدل على أن العرب سبقوا الغربيين كثيراً في الاهتداء إلى الأسس والمبادئ التي تقوم عليها الجيولوجيا ؛ إنهم لم يترددوا في التسليم بأن المستحاثات بقايا حيوانات ونباتات ، كما أنهم لم يتأخروا في تعليل الأمور والحوادث بالتطور المستمر التدريجي .

إن ما كتبه ابن سينا فى هذه المواضيع خير دليل على ذلك . لأننا نجد فى كتابات ابن سينا أبحائاً تتصل بأسس الجيولوجيا الثلاثة التى ذكرتها آنفاً .

**- ۲ -**

إن كتاب الشفا لابن سينا يشتمل على عدة علوم ، من جملتها «العلم الطبيعي ».

يقسم ابن سينا العلم الطبيعى إلى عدة فنون ، ويخصص الخامس منها للكلام عن الأرض. إذ يقول فى مستهل حديثه عن الفن الحامس: «هذا الفن يشتمل على علل أكوان الكائنات التى لا نفس لها ، من المعادن والآثار العلوية وما يشبهها ». ويترك بذلك أبحاث النفس والحيوان والنباتات خارجاً من نطاق شمول هذا الفن .

ثم يخصص المقالة الأولى منه إلى بحث « ما كان من ذلك بناحية الأرض » ويترك بذلك كل ما يتعلق بالسماء وبالآثار العلوية إلى مقالة أخرى .

إن آراء ابن سينا الجيولوجية مسطورة فى المقالة الأولى من الفن الحامس من العلم الطبيعى .

يقسم ابن سينا هذه المقالة إلى عدة فصول ، يتكلم فيها عن الحبال وعن كيفية تكون الحبال وعن منافع الحبال ، وعن الزلازل ، وعن تكون المعدنيات .

ويتكلم أولا عن كيفية تكون الحجارة ، وثانياً عن تكون الحجارة الكبيرة والكثيرة ، وبعد ذلك ينتقل إلى بحث ما يكون له ارتفاع وسمو ، ويدخل بذلك في صميم بحث تكون الحبال.

يذكر ابن سينا لتكون الحجارة ثلاث كيفيات: أولا تحجر الطبن اللزج، ثانياً ترسبات بعض المياه ، وثالثاً عمل بعض الصواعق .

اليابس على الأرض لا يفيدها استمساكاً بل تفتتاً . وإنما تتكون الحجارة على الأرض لا يفيدها استمساكاً بل تفتتاً . وإنما تتكون الحجارة على الأكثر على وجهين من التكون : أحدهما على سبيل التفجير ، والثانى على سبيل الحمود .

« فإن كثيراً من الأحجار يتكون من الجوهر الغالب فيه الأرضية ، وكثيراً منه يتكون من الجوهر الغالب فيه المسائية . فكثير من الطين يجف ويستحيل أولا شيئاً بين الحجر والطين ، وهو حجر رخو ، ثم يستحيل حجراً . وأولى الطينات بذلك يتفتت في أكثر الأمر قبل أن يتحجر ؛ وقد شاهدناه قد تحجر تحجراً رخواً ، والمدة قريبة من ثلاث وعشرين سنة » .

يلاحظ من هذه العبارات أن ابن سينا يتكلم عن المائية والأرضية ، وعن غلبة المائية أو غلبة الأرضية . إنه يفعل ذلك متمشياً مع نظرية العناصر الأربعة التي كانت شاعت منذ عهد أرسطوطاليس ، والتي لم يستطع العلماء أن يظهروا بطلانها إلا في أواخر القرن الثامن عشر . ونجد في هذا الفصل نفسه آثاراً أخرى لهذه النظرية ، فإنه يتكلم عن « استحالة الأجسام الواقعة في الملاحات إلى الملح والأجسام الواقعة في الحريق إلى النار » لأنه يرتبط بنظرية العناصر الأربعة . ولم يدرك الفرق بين الانحلال والتحول والترسب . ولكنه بجانب هذه التعليلات الحاطئة – الأرسطوطالية – يظهر قوة ملاحظة واستقراء ، إذ يشير إلى تفتت الأحجار ، وتفجر الطين وتصلبه ، وتحوله إلى حجر رخو ، ثم حجر صلد . ويقارن بين ما كان شاهده في طفولته – على شط جيحون – وبين ما شاهده في كهولته .

٢ ـ ثم يواصل ابن سينا كلامه عن تكون الحجارة فيقول :

« وقد تتكون الحجارة من المساء السيال على وجهين . أحدهما أن يجمد كما يقطر أو كما يسيل برمته ، والثانى أن يرسب فى سيلانه شىء يلزم وجه مسيله ويتحجر . شوهدت مياه تسيل وما يقطر منها على موضع معلوم ينعقد حجراً أو حصى مختلفة الألوان » .

يظهر من هذه العبارات بكل وضوح أن ابن سينا لاحظ الفرق بين الترسبات الكيميائية ، وبين الترسبات الميكانيكية . وإن كان قد ضل فى تعليل ذلك ، بسبب اعتماده على النظريات الأرسطوطالية فى العناصر الأربعة .

٣ - ويذكر ابن سينا بعد ذلك ، كيفية ثالثة فى تكون الأحجار ، إذ يقول : «وكثيراً ما يحدث من الصواعق أجسام حديدية وحجرية » ثم يذكر بعض الأمثلة «قد يقع فى بلاد الترك فى الصواعق والبرودة أجسام نحاسية على شكل نصول حديدية ، لها زائدة منعطفة إلى فوق . ويقع مثلها فى بلاد الحبل والديلم . وإذا وقعت غارت فى الأرض . ويكون جوهر جميع ذلك جوهراً نحاسياً » «وقد تكلفت بإذابة نصل من ذلك بخوارزم فلم يذب ، ولم يزل يتحلل منه دخان ملون يضرب إلى الخضرة حتى بنى منه جوهر رمادى » .

يظهر من ذلك أن ابن سينا تكلم عن الأحجار السماوية التي تسقط على الأرض أحياناً ، ولكنه ظنها من آثار الصواعق ، كما كان يظن بعض الناس والعلماء حميعاً . ومع هذا فإنه أراد أن يتأكد من طبيعتها ، وحاول إذابتها ولاحظ الأبخرة الملونة التي تتصاعد منها .

وخلاصة القول: إن ابن سينا قد سجل فى بحث كيفية تكون الصخور والأحجار ملاحظات هامة ، إلا أنه ضل السبيل فى تعليلاتها تحت تأثير نظرية العناصر الأربعة التى أضلت الفكر البشرى قروناً طويلة .

#### - " -

ولكن فى بحث تكون الجبال توصل ابن سينا إلى نظرية صحيحة ، كما يقرها العلم الحديث تماماً .

إذ يقول ابن سينا في هذا الصدد ما يلي :

« وأما تكون حجر كبير إما دفعة بسبب حر عظيم يناهض طيناً لزجاً ، وإما أن يكون قليلا على تواتر الأيام .

وأما الارتفاع ، فقد يقع لذلك سبب بالذات ، وقد يقع له سبب بالعرض. وأما السبب بالذات فكما يتفق عند كثير من الزلازل القوية ، أن يرفع الريح الفاعلة للزلزلة طائفة من الأرض ، ويحدث رابية من الرواني دفعة .

وأما الذى بالعرض ، فأن يعرض لبعض الأجزاء من الأرض انحفار دون بعض ، بأن يكون رياح نشافة أومياه حفارة يتفق لها حركة على جزء من الأرض دون جزء ، فيحفر ما يسيل عليه ويبتى ما لا يسيل عليه رابياً . ثم لا تزال السيول تغوص فى الحفر الأول إلى أن تغور غوراً شديداً ويبتى ما انحرف عنه شاهقاً »

ثم يضيف ابن سبنا إلى هاتين الكيفيتين كيفية ثالثة ، وإن كانت أكثر قرباً من الثانية ، إذ يقول : « أجزاء الأرض تكون مختلفة ، فتكون بعضها لينة وبعضها حجرية ، فينحفر الترابى اللين ، ويبقى الحجرى مرتفعاً ، ثم لا يزال ذلك المسيل ينحدر ، ويبقى على الأيام ويتسع التنور كلما انحفر عنه الأرض كان سموه أكثر .

وهذه هي الأسباب الأكثرية لهذه الأحوال الثلاثة » .

و بعد التبسط فى شرح هذه الأمور يذكر ابن سينا بعض الظواهر الطبيعية التى تؤيد رأيه تأييداً قوياً .

إنى أنقل فيما يلى ، أهم الفقرات التي جاءت فى كتاب الشفاء حول هذا الموضوع :

« فالجبال تكونها من أحد أسباب تكون الحجارة . والغالب أن تكونها من طين لزج جف على طول الزمان وتحجر فى مدد ، لا يضبط ، فتشبه أن تكون هذه المعمورة قد كانت فى سالف الأيام معمورة ، بل مغمورة فى البحار . فتحجرت إما بعد الانكشاف قليلا قليلا فى مدد لا ينى التاريخات بحفظ أطرافها ، وإما تحت المياه لشدة الحر تحت البحر . . .

ولهذا ما يوجد فى كثير من الأحجار إذا كسرت أجزاء الحيوانات المسائية كالأصداف وغيرها . . .

فأنت إذا تأملت أكثر الجبال رأيت الانحفار الفاصل فيما بينهما متولداً من السيول .

وأكثر الجبال الآن إنما هي في الانرضاض والتفتت . وذلك لأن عهد نشوئها وتكوينها إنما كان من انكشاف المياه عنها يسيرا . والآن إنها في سلطان التفتت . . .

وقد ترى بعض الحبال كأنه منضود ساقاً فساقاً ، فيشبه أن يكون ذلك قد كانت طينها فى وقت ما كذلك ساقاً فساقاً ، بأن كان ساقه ارتكم أولا ، ثم حدث بعد مدة أخرى ساق آخر ارتكم . .

وأرض البحر قد تكون طينية رسوبية ، وقد تكون طينية قديمة غير رسوبية . . . »

ويلاحظ من هذه العبارات بوضوح تام أن الآراء التي دونها ابن سينا في كتابه الشفاء عن كيفية تكون الجبال تطابق ما توصل إليه العلم الحديث مطابقة كبيرة .

بعد أن استعرضنا آراء ابن سينا الحيولوجية ، يجدر بنا أن نبحث قليلا عن أسلافه وأخلافه فى هذه الآراء والنظريات ، ولاسيما كتاب العرب ، لنرى تأثره منهم وتأثيره فيهم .

إنى أود أن أشير إلى ما جاء عن هذه القضايا فى رسائل إخوان الصفا من ناحية ، وفى كتاب القزويني من ناحية أخرى .

إن رسائل إخوان الصفا التى كانت أقدم من كتاب الشفاء تتحدث عن كيفية تكوين الحبال والبحار ، وتسجل ملاحظات هامة عن تفتت الصخور وانتقال الأتربة وترسبها ، ولكنها لا تتوصل إلى نظرية واضحة فى تكوين الحبال .

## ومما جاء في هذه الرسائل :

«كيفية تكوين الحبال والبحار — كيف يصير الطين اللين أحجاراً ، وكيف تتكسر الأحجار فيصير منها حصاة ورمالاً ، وكيف تحملها سيول الأمطار إلى البحار ، وفي جريان الأودية والأنهار ، وكيف ينعقد من ذلك الطن الرمال في قعور البحار حجارة وجبالاً . . .

إن الأودية والأنهار كلها تجرى من الحبال والتلال وتمر في مسيلها وجريانها نحو البحار والآجام والغدران ، وإن الحبال من شدة إشراق الشمس والقمر والكواكب عليها بطول الأزمان والدهور تنشف رطوبتها وتزداد جفافاً ويبساً ، وتنقطع وتتكسر وتصير أحجاراً أو صخوراً أو حصى ورمالا . ثم إن الأمطار والسيول تحط تلك الصخور والرمال إلى بطون الأودية والأنهار ، ومحمل ذلك شدة جريانها إلى البحار والغدران والآجام . وإن البحار لشدة أمواجها وشدة اضطرابها وفورانها تبسط الرمال والطين والحصى في قعرها ساقاً على ساق ، بطول الزمان والدهور . ويتلبد بعضها فوق بعض ، وينعقد وينبت في قعور البحار جبالا وتلالا كما يتلبد من هبوب الرياح دعاص الرمال في البرارى والقفار .

واعلم يا أخى ، أنه كلما نظمت قعور البحار من هـــذه الجبال والتلال التى ذكرنا أنها تنبت ، فإن الماء يرتفع ويطلب الاتساع وينبسط على سواحلها نحو البرارى والقفار ويغطيها المــاء . فلا يزال دأبه بطول الزمان حتى تصير

مواضع البرارى بحاراً ومواضع البحار يبساً وقفاراً . وهكذا لا تزال الحبال تنكسر وتصير أحجاراً وحصى ورمالا تحطها سيول الأمطار وتحملها إلى الأودية والأنهار بجريانها حتى البحار ، وتنعقد هناك كما وصفنا . وتنخفض الحبال الشامخة وتنفض وتقصر حتى تستوى مع وجه الأرض ، وهكذا لا يزال ذلك الطين والرمال تنبسط في قعر البحار وتتلبد، وتنبت عنها التلال والروابي والحبال ، وينصب في ذلك المكان الماء حتى تظهر تلك الحبال ، وتنكشف هذه التلال ، وتصير جزائر وبرارى ويصير ما بتى من الماء في وهادها وقعورها محيرات وأجاما أو غدرانا ، وينبت فها القصب ، فلا تزال السيول تحمل إلى هناك الطين والرمال والوحول حتى تجف تلك المواضع فلا تزال السيول تحمل إلى هناك الطين والرمال والوحول حتى تجف تلك المواضع وينبت هناك الأشجار والعشب ويصير مواضع للسباع والوحوش . ثم يقصدها الناس بطلب المنافع والمرافق في الحصب والصيد وغيرها . وتظهر مواضع الزروع والغروس والنباتات بلدانا وقرى ومدناً يسكنها الناس » .

وأماكتاب عجائب المخلوقات للقزويني فإنه ينقل الآراء الواردة في الكتابين السابقين ــ دون أن يذكرهما ــ ولكنه يضيف إلى ذلك تأثير الرياح حيث يقول: « وجاز أن يكون بسبب الرياح ينقل التراب من مكان إلى مكان ، وتحدث تلال ووهاد ، ثم يتحجر بسبب ما قلنا . . . » .

ولكن أهم ما جاء فى كتاب القزوينى حول هذه الأمور قصة تعبر عن فكرة التطور التدريجي أحسن تعبير ، وإن كانت تخطى عخطأ كبيراً فى تقدير الزمان الذى يستغرقه هذا التطور :

قال خضر عليه السلام: «كنت فى اجتيازى مررت بمدينة كثيرة الأهل والعارة ، وسألت رجلا من أهلها: متى بنيت هذه المدينة ؟ فقال: هذه مدينة عظيمة ما عرفنا مدة بنائها نحن ولا آباؤنا.

ثم اجتزت بعد خمسهائة سنة ، فلم أجد للمدينة أثراً . ورأيت هناك رجلا يجمع العشب فسألته : متى خربت هذه المدينة ؟ فقال : لم تزل هذه الأرض كذلك . فقلت أما كان ههنا مدينة ؟ فقال ما رأينا ههنا مدينة ولا سمعنا عن آبائنا . . .

ثم مررت بها بعد خسمائة عام فوجدت بها بحراً . فلقيت هناك جمعاً من الصيادين ، فسألتهم : متى صارت هذه الأرض بحراً ؟ فقالوا مثلك يسأل عن هذا ، إنها لم تزل كذلك . قلت أما كان قبل ذلك يبساً ؟ قالوا ما رأينا ولا سمعنا به عن آبائنا . ثم اجتزت بعد خسمائة عام وقد يبست ، فلقيت بها أحسن تمثيل . فقلت متى صارت هذه الأرض يبسا ؟ فقال لم تزل كذلك . فقلت له : أما كان يحر قبل هذا ؟ فقال ما رأيناه ، ولا سمعنا به قبل هذا .

ثم مررت بعد خسمائة عام فوجدتها مدينة كثيرة الأهل والعارة أحسن مما رأيتها أولا. فسألت بعض أهلها متى بنيت هذه المدينة ؟ فقال: إنها عمارة قديمة ، ما عرفنا مدة بنائها نحن ولا آباؤنا . . . » .

إن هـذه القصة الرمزية الخيالية التي ينقلها إلينا القزويني تدل دلالة واصحة عنى أن فكرة التطور التدريجي المستمر في الحبال والسهول، والبراري والبحار، كانت منتشرة انتشاراً كبيراً بين المفكرين في ذلك العهد. ولولا قصر مدة الفترات المذكورة فيها، لاستطعنا أن نقول: إنها تمثل مكتسبات العالم الحديث أيضاً أحسن تمثيل.

- 21 manuscrits pour la partie de la physique mise en circulation au XIIème siècle sous le titre de *Sufficientia*.
- 45 manuscrits pour le  $De\ Anima$ , de beaucoup l'œuvre d'Avicenne la plus répandue après le  $Q\hat{a}n\hat{u}n$ .
  - 21 manuscrits pour le De Animalibus.
  - 24 manuscrits pour la Métaphysique.
- 2 manuscrits pour le Commentaire d'Averroès sur la Rhétorique contenant des passages du *Shifâ*'.

Un seul manuscrit, nous l'avons dit renferme l'ensemble des *Libri naturales*, mais les chapitres de la Météorologie traduits par Alfred de Sareshel sont très répandus, presque toujours inclus dans les œuvres d'Aristote.

Les idées d'Avicenne furent diffusées aussi de façon plus ou moins directe grâce aux compilations didactiques émanées du milieu tolédan, et attribuées à Gundissalinus. Un premier effort d'adaptation avait été tenté pour rendre le texte de la Métaphysique plus accessible. A un moment que nous ne pouvons encore déterminer avec précision, mais qui doit remonter à la première moitié du XIIIème siècle, la première traduction avait été revue et améliorée surtout au point de vue du style.

Certains manuscrits portent des gloses souvent fort intéressantes, qui nous permettent de saisir les réactions et les difficultés des savants clercs.

Sporadiques à la fin du XIIème et dans le premier quart du XIIIème siècle, les citations des ouvrages d'Avicenne se multiplient à partir de 1225. C'est une des autorités philosophiques les plus souvent invoquées dans les milieux universitaires. Sa Psychologie apportait des éléments nouveaux, en particulier, au sujet de la perception visuelle, et sa Métaphysique s'insérait, en l'enrichissant, dans le grand courant platonicien que l'invasion massive de l'aristotélisme averroïste ne réussit jamais à supplanter. Nous espérons reprendre un jour ,avec des documents inédits, cette histoire de l'Avicennisme latin dont les magnifiques travaux de M. E. Gilson ont mis en lumière les lignes essentielles.

Liber Aphorismorum de Anima.

De Diffinitionibus et quaesitis = Risâla fil-hudûd (An 9)

Quaesita accepta ex libello Avicennae De Quaesitis

De Divisionibus scientiarum = Aqsâm al-hikma (An. 4)

ı,

ì

C'est à Venise également qu'avaient été imprimées l'is œuvres philosophiques d'Avicenne, en partie du moins. L'édition de 1508, dont le texte a été revu par les chanoines de S. Giovanni in Viridario, près de Padoue, comprend les textes suivants:

La Logique, sans préface du traducteur ni prologue; le chapître sur les universaux se trouve à la fin.

La Physique, partie traduite au XIIème siècle (I, II, début de II).

Le Pseudo-Avicenne, De Caelo et Mundo.

Le De Anima, sans préface.

Le De Animalibus traduit par Michel Scot.

La Métaphysique.

Le recueil renferme en outre le *De Intellectu* de Farabi et une curieuse compilation de philosophie arabe et de théologie chrétienne composée vers l'an 1200, *le Liber de primis et secundis substantiis*, sous le titre : *De intelligentiis*.

La Métaphysique avait été publiée, seule, en 1495. Le De Anima isolé eut deux éditions, en 1485 et 1493; le Le Animalibus fut aussi imprimé en 1500.

Le nombre des manuscrits qui subsistent encore dans les Bibliothèques d'Europe témoigne de l'intérêt éveillé par l'œuvre philosophique d'Avicenne. (1) Notre enquête, loin sans doute d'être complète, aboutit actuellement aux résultate suivants :

6 manuscrits contiennent l'*Isagoge*, deux seulement avec, préface et prologue; cinq autres renferment, isolé, le chapitre sur les Universaux.

<sup>(1)</sup> cf. H. Bédoret, Les premières versions tolédanes de philosophie. Œuvres d'Avicenne, dans la Revue néo-scolastique de Louvain XLI (1938), 374-400.

que de la Sorbonne, du XIVème siècle, mentionne un manuscrit d'un livre *De Vegetabilibus* d'Avicenne, ainsi qu'un manuscrit de la série complète des 5 livres des *Tabi'îyât*.

La majeure partie de la Logique, et les quatre sections des sciences mathématiques: Arithmétique, Géométrie, Musique et Astronomie restèrent inconnues aux Occidentaux. Ceux-ci, possédant l'Organon d'Aristote, Euclide, Boèce, de nombreuux traités de musique mieux adaptés à leurs besoins, et l'Almageste traduit par Gérard de Crémone, n'avaient guère de motif de recourir à l'enseignement d'Ibn Sînâ sur ces différentes matières.

Quelques fragments d'une autre œuvre philosophique d'Avicenne les *Ishârât*, furent cités, en latin, dans le célèbre traité polémique du Frère Prêcheur Raymond Martin, le *Pugio Fidei*, écrit à Barcelone vers 1278.

Nous laisserons de côté quelques opuscules d'alchimie traduits de l'arabe et qui ont circulé sous le nom d'Avicenne. L'état actuel des recherches ne permet guère de décider de leur authenticité.

La part de la Renaissance dans la diffusion de l'œuvre d'Avicenne étant peu connue, il convient d'en dire un mot :

Une petite collection d'opuscules d'Avicenne fut traduite par un médecin italien qui avait séjourné longtemps en Orient, Andrea Alpago, de Bellune, et publiée par son neveu Paul Alpago à Venise en 1546. Andrea avait revu et corrigé la traduction du  $Q\hat{a}n\hat{u}n$  de Gérard de Crémone, et, fait curieux, il s'était imprégné du style de son lointain prédécesseur à un point tel que ses versions semblent plutôt l'œuvre d'un médiéval que d'un homme de la Renaissance. Nous croyons utile de donner la liste de ces traités, avec leur correspondance arabe, et le numéro de la *Bibliographie* de G. C. Anawati, lorsque cela est possible:

Compendium de Anima = Maqâla fil-nafs (Anawati,102).

De Almahad = Al-Risâlat al-adhawiyya fi amr al ma'âd (An 200).

du *Shifâ'*. Sa version, fort maladroite, nous fait regretter la précision de ses prédécesseurs du XIIème siècle.

Entre 1274 et 1280, un prélat intelligent et cultivé, Gonzalve Garcia de Gudiel, alors évêque de Burgos, recruta une nouvelle équipe pour mener à bien la traduction des  $Tabi'\hat{\imath}y\hat{a}t$ .

La Physique du *Shifâ'*, qui constitue la première section des *Libri Naturales* comprend quatre sections, Avicenne ne s'étant pas astreint à suivre strictement l'ordre d'Aristote. Comme nous l'avons dit, de ces quatre sections, les deux premières et le début de la troisième seulement furent traduites dans le premier Corpus avicennien. Gonzalve de Gudiel chargea un clerc de Burgos, Maître Jean Gonzalve, aidé par un juif, Salomon, de reprendre la tâche abandonnée sans doute un siècle auparavant. Ils traduisirent dix chapîtres de la troisième section, qui forment respectivement les Livres III et IV de la version latine, omettant les quatre derniers chapîtres de la IIIème partie arabe et toute la IVème partie.

Le second Livre des *Tabi'îyât*, *De Caelo*, qui comprend dix chapîtres a été traduit en entier par les mêmes personnages.

Le troisième Livre: De Generatione et corruptione; le quatrième, sous le titre De actionibus et passionibus universalibus... elementarum; le cinquième, comprend la Météorologie, en quatre parties, sont également complets. Le P. M. Alonso, qui prépare l'édition de l'unique manuscrit subsistant de cette traduction du XIIIème siècle estime, d'après l'examen du vocabulaire, que ces trois derniers Livres, quoique ne portant pas d'attribution, sont l'œuvre des mêmes traducteurs. La qualité de cette dernière série des versions latines du Shifâ' est fort médiocre. (1)

Il ne subsiste plus, semble-t-il, de témoin du VIIème livre des *Tabi'iyât*, la Botanique. Mais un catalogue de la bibliothè-

<sup>(1)</sup> cf. S. Pinès, art. cit. Rev. Et. juives (1934,2), 32-33; M. Alonso, dans Al-Andalus, XIV (1949), 291-315. Nous avons nous-même étudié le manuscrit contenant cette traduction, Vatican, Urb. 186 et nous l'avons comparé avec le texte du Shifâ' grâce à M. G. Vajda.

Il faut y ajouter un fragment des Seconds Analytiques, le Burhân, que Gundissalinus a inclus dans l'une de ses compilations didactiques, le De Divisione Scientiarum. Ce passage concerne les relations entre les sciences. C'est le 7ème fasl de la 2ème maqâla: (Anawati, p. ٣٧— «فاختلاف العلوم واشتراكها»

Au début du XIIIème siècle, un clerc anglais, curieux surtout de questions scientifiques, Alfred de Sareshel, traduisit quelques chapîtres de la Météorologie sur la formation des pierres et des montagnes. Ce fragment fut ajouté à la traduction arabo-latine du L. III de la Météorologie d'Aristote, faite par Gérard de Crémone, et connut une grande diffusion, étant inclus dans le Corpus aristotélicien.

Un autre passage de la Météorologie du *Shifâ'*, le dernier chapitre, intitulé en latin "*De diluviis*" avait également été traduit dans cette première période de la découverte du *Shifa'* mais nous ne connaissons pas le nom des traducteurs. Le P. Alonso, qui l'a édité (dans *Al-Andalus*, XIV (1949), pp. 305-308) ne se prononce pas, mais le style de cette version se rapproche beaucoup de celui d'Alfred de Sareshel.

Est-ce à Tolède, où il se trouvait en 1217, est-ce en Sicile que le célèbre astrologue de l'Empereur Frédéric II, Michel Scot entreprit la traduction du 1 l. VIIIème des *Tabi'iyât*, abrégé du Traité d'Aristote sur les animaux? La seconde hypothèse est plus vraisemblable, puisque c'est à l'empereur, son patron, qu'elle fut dédiée. Les manuscrits actuellement conservés dérivent d'une copie faite à Melfi sur l'exemplaire de Frédéric par Maître Henri de Cologne, en 1232.

L'Espagne continuait à attirer les étrangers studieux au milieu du XIIIème siècle. Nous trouvons à Tolède vers 1250 un clerc allemand nommé Hermann, attelé à la rude besogne de traduire Ibn Roshd. La rhétorique et la poétique étaient d'un abord si difficile, que le pauvre homme explique qu'il a eu beaucoup de peine à trouver un acolyte arabisant. Il fut amené à recourir au texte correspondant d'Avicenne, et ceci nous montre que le précieux manuscrit du Shifâ' reposait toujours dans la Bibliothèque du Chapitre. Pour éclaircir deux passages du texte arabe d'Aristote particulièrement obscurs, Hermann inséra deux fragments de la Rhétorique

Avec le *De Anima* nous voyons apparaître le chanoine Dominique Gundisalvi, archidiacre de Ségovie. Il semble avoir résidé à Tolède jusque vers 1181 d'après les indications du Cartulaire mozarabe publié par M. Gonzales Palencia. Un acte de 1191 témoigne de sa présence à Ségovie à cette date.

Contrairement à ce que l'on a admis jusqu'ici, nous ne pensons pas qu'il ait collaboré à la traduction de la Logique, dont le vocabulaire technique est assez différent de celui de la Métaphysique et de celui de la Logique du Maqâsid de Ghazzâli qui en est le résumé. Gundissalinus avait une certaine culture littéraire et théologique, et il paraît assez probable qu'il avait fréquenté les grands centres d'enseignement de ce temps. Il n'hésite pas à employer des néologismes, lorsque les termes latins courants lui paraissent inadéquats. Il a notamment forgé un mot "anitas" pour rendre la notion de "anniya" et ce vocable se trouve dans la Métaphysique et le Maqâsid, alors que la logique contient une périphrase.

Un manuscrit, que nous avons trouvé à la Bibliothèque du Vatican et qui a été transcrit en Espagne vers 1200, donne le nom de l'acolyte arabisant du *Maqâsid*, qui doit être aussi celui de la Métaphysique du *Shifa*, un certain Magister Joannes. Ce nom, nous l'avons dit est tout à fait courant à l'époque, mais il faut remarquer que le Magister Scholarum du chapître de Tolède vers 1192 s'appelait justement Jean.

A la fin du XIIème siècle, le Shifa' latin comprenait donc :

Le prologue, et la première partie de la Logique, correspondant à l'Isagoge.

Une partie de la Physique, qui s'arrête assez étrangement au milieu d'un chapître.

Le De Anima, VIème Livre des Tabi'iyyât.

Il comprend à la fin du L. IV, une addition qui, nous dit le traducteur, était insérée dans le manuscrit arabe dont il se servait, et qui est l'œuvre d'un disciple d'Avicenne.

La Métaphysique complète.

sur sa vie que sur ses œuvres, j'ai jugé bon de le traduire aussi."

C'est ainsi que le monde occidental put prendre connaissance de l'enthousiaste récit d'Al Jawzajani, qui décrit le caractère généreux et la prodigieuse activité intellectuelle du Shaykh Al-Ra'is, et de la préface dans laquelle Avicenne luimême annonce le plan de son œuvre et en précise le sens et la portée. Malheureusement, Avendauth n'avait pas à ce moment un "socius" aussi brillant que l'archidiacre Dominique, car ce prologue du Shifâ' est rédigé dans un jargon presque incompréhensible, si l'on ne se reporte pas à l'original arabe. Il semble avoir traduit ensuite un chapitre de l'Isagoge relatif aux universaux, question particulièrement à l'honneur dans les Ecoles médiévales. Ce chapitre se trouve, isolé, dans un certain nombre de manuscrits, et, dans plusieurs autres, y compris l'édition imprimée à Venise en 1508, à la fin de l'Isagoge, et non à sa place normale.

Il est probable qu'après ces essais, Avendauth traduisit le reste de l'*Isagoge*, et une partie de la Physique, correspondant aux livres I et II, avec le début du Livre III.

Il est possible aussi qu'il ait traduit le petit traité: De Caelo et Mundo, inséré à tort dans les œuvres latines d'Avicenne, car il n'a aucun rapport avec l'authentique De Caelo du Shifâ'. Les Orientalistes, et notamment Steinschneider et M. Pinès (1) l'avaient signalé depuis longtemps. Le P.M. Alonso l'a identifié récemment, selon toute vraisemblance avec une compilation de Hunayn ibn Ishâq, composée d'extraits du philosophe grec Thémistius.

Aucune donnée ne nous permet jusqu'ici de préciser la chronologie de ces traductions, ni d'établir si elles sont ou non antérieures à la traduction du *De Anima*, dont nous avons déjà parlé, dédiée à l'archevêque Jean, qui siégea à Tolède de 1151 à 1166.

Il convient d'être prudent, et il faudrait faire une étude philologique approfondie du vocabulaire de chacune de ces versions.

<sup>(1)</sup> S. Pinès, dans Revue des Etudes Juives, Nelle Sér. III (1938), pp. 63-64.

(de Séville) ou Hispanus. Il n'est pas besoin de faire remarquer que ce nom était déjà fort répandu.

Or, Al. Birkenmajer a publié, il y a quelques années, (1) une autre préface due à notre homme, et où il est également nommé: Avendauth. Un chapitre de la logque de *Shifâ'* consacré aux Universaux, se rencontre plusieurs fois isolé avec la mention du traducteur, sous la même forme avec de légères variantes.

D'autre part, le ton de la préface du *De Anima* est bien celui qui convient à l'un des membres de la communauté juive de Tolède s'adressant à l'autorité suprême de la cité. Un converti, en outre, ne s'intitulerait pas: Israelita, sans y ajouter un correctif, à une époque où les considérations raciales n'existent pas.

Ces motifs, auxquels s'ajoutent d'autres arguments que nous allons mentionner nous ont amené à croire que le traducteur d'Avicenne devait probablement être identifié avec le savant Abraham Ibn Dawûd, qui vécut à Tolède au XIIème siècle, après avoir fait des études à Cordoue, le centre le plus brillant de la culture islamique et juive de la péninsule. Il est l'auteur d'une brève chronique, et d'un important ouvrage de philosophie mêlée de théologie, dans lequel il utilise ou discute Aristote, Ibn Gabirol avec lequel il est en désaccord, et surtout Avicenne. Il est fort probable qu'il a également connu le  $Maq\hat{a}sid$  d'Al Ghazzâli. Un tel homme était propre à initier les chrétiens tolédans aux richesses de la pensée philosophique arabe. Le discours préliminaire qu'il adresse à un archevêque de Tolède, celui-ci anonyme, en lui offrant le début du  $Shif\hat{a}'$  semble lui donner ce rôle:

"Désirant éveiller l'intérêt de votre esprit, esprit studieux pour l'œuvre d'Avicenne appelée *Al-Shifâ*, c'est-à-dire *Sufficientia*, j'ai pris soin de traduire pour Votre Seigneurie, d'arabe en latin, quelques chapitres d'introduction générale qu'il a mis en tête de sa Logique. Et comme dans la plupart des manuscrits l'on trouve au début du livre un prologue écrit par l'un de ses disciples qui donne des informations tant

<sup>(1)</sup> Revuc néo-scolastique de Louvain, XXXVI (1934,1 314-320.

nous reste de nombreux manuscrits du XIIIème siècle, quelques-uns magnifiquement illustrés. Ce succès fut durable, et l'on recopia et commenta l'œuvre d'Avicenne jusqu'au XVIIe siècle. On en connaît plusieurs éditions incunables entre 1473 et 1500 et bien d'autres par la suite. On imprima même à Rome en 1593 le texte Arabe, accompagné de la *Najât*.

A la fin du XIIIème siècle, un curieux personnage, Arnaud de Villeneuve, théologien, alchimiste, astrologue, et médecin des rois et des papes, traduisit un autre traité médical d'Avicenne, al-adwiya al-qalbiyya, sous le titre: De viribus cordis. (Anawati, 111).

Un autre médecin, Armengaud Blaise, de Montpellier, mit en latin le "Canticum": urjûza fil-tib (Anawati, 114).

Ces deux œuvres furent souvent imprimées en même temps que le  $Q\hat{a}n\hat{u}n$ .

L'histoire de la traduction du *Kitâb al-Shifâ'* est beaucoup plus compliquée, et l'étude que nous avons faite des textes et de leur traduction manuscrite. Si elle nous permet d'éclaircir et de préciser certains points, ne laisse beaucoup d'autres dans l'obscurité.

L'introducteur de l'œuvre philosophique d'Avicenne dans le milieu tolédan paraît avoir été un israélite, Ibn Dawûd appelé par les copistes latins: Avendauth, dont nous avons cité la préface du *De Anima* adressée à l'archevêque de Tolède. Une erreur commise par quelques copistes de manuscrits et malheureusement propagée par le premier éditeur de ce texte, l'érudit A Jourdain (1), a fait attribuer, comme premier nom à ce traducteur, le nom chrétien de l'archevêque, Jean. Jourdain en a conclu qu'il s'agissait d'un converti, et a attribué à ce personnage fictif toute une série de traductions d'ouvrages scientifiques exécutées, au XIIème siècle, par un ou deux individus appelés également Jean et qualifiés d'Hispalensis

<sup>(1)</sup> A. Jourdain, Recherches critiques sur l'âge  $\epsilon t$  l'origine des traductions latines d'Aristote, nouvelle édition par Ch. Jourdain, Paris, 1843.

Le résultat de ces efforts conjugués est meilleur qu'on ne pourrait s'y attendre, du moins dans le cas des œuvres philosophiques d'Ibn Sîna, sur lesquelles ont porté nos recherches personnelles. Les traducteurs suivent fidèlement l'ordre de la phrase arabe, ce qui donne à leur style latin une allure hétéroclite, et ils essaient honnêtement de donner à chaque terme un équivalent précis. Les contre-sens ne sont pas rares, mais ils semblent malgré tout avoir eu une assez bonne compréhension d'un texte difficile en soi. Les omissions sont souvent dues à une faute courante chez tout les copistes médiévaux: l'homoioteleuton, chute d'un membre de phrase entre deux mots semblables, qui pouvait aussi exister dans l'original arabe. Certaines confusions proviennent de l'emploi de la langue vulgaire intermédiaire, comme la traduction de res pour 'illa ou de causa pour shay, l'un et l'autre se prononcant cosa dans les dialectes romans méridionaux.

Ce sont les deux grandes œuvres encyclopédiques d'Ibn Sînâ auxquelles s'attaquèrent courageusement les traducteurs de Tolède dans la seconde moitié du XIIème siècle. Embrassant l'ensemble des sciences humaines, et d'une qualité didactique remarquable, elles devaient éveiller l'intérêt des clercs à l'égal des ouvrages d'Aristote et de Galien.

Nous ne dirons que peu de choses du *Qânun* de médecine. Sa version est dûe à l'un des plus actifs traducteurs de l'époque, un Italien qui résida à Tolède pendant une grande partie de son existence, Gérard de Crémone, mort en 1187. Il semble avoir attiré auprès de lui de nombreux élèves, et ceux-ci ont inscrit la liste de ses travaux à la fin de la dernière de ses traductions.

Nous savons le nom d'un de ses acolytes, le Mozarabe Galippus mais il en eut sans doute d'autres pour mener à bien d'aussi considérables entreprises.

La diffusion et le succès de la version latine (1) du  $Q\hat{a}n\hat{u}n$  furent rapides, semble-t-il, dans les Ecoles de Médecine et il

<sup>(1)</sup> Signalons, quoique ce soit hors de notre sujet, que la popularité de la médecine d'Avicenne fut telle que l'on entreprît de la traduire en langue vulgaire, catalan et français.

### LES TRADUCTIONS LATINES D'IBN SINA ET LEUR DIFFUSION AU MOYEN AGE

Communication de Mlle Marie-Thérèse d'ALVERNY conservateur-adjoint des Manuscrits de la Bibliothèque Nationale (Paris) (26 Mars 1952)

C'est à Tolède, point de rencontre par excellence de la culture arabe et de la culture latine qu'une partie des œuvres philosophiques et médicales d'Ibn Sina devinrent accessibles aux Occidentaux. Au cours du XIIème siècle, les clercs avides de découvrir les trésors de science que recélaient les Bibliothèques de la Péninsule, les "Armaria Arabum" accoururent nombreux sur les bords de l'Ebre et du Tage. Mais un sérieux obstacle les arrêtait au seuil de ce jardin des Hespérides. Il fallait, pour goûter le fruit savoureux, vaincre les difficultés d'une langue dont le génie était bien éloigné de celui du latin et des différents idiomes romans. Bien peu, sans doute, parmi les savants personnages qui séjournèrent dans les nouveaux royaumes chrétiens devinrent capables de déchiffrer par euxmêmes les précieux volumes. Ils durent s'adresser aux habitants bilingues de ces contrées, mozarabes ou juifs, et, dans la plupart des cas, une ingénieuse méthode de traduction en équipe fut employée. Nous sommes renseignés de façon assez précise sur les détails de l'opération grâce à la préface de la version latine du De Anima d'Ibn Sina. VIème livre des Tabi'iyât du Kitâb al-Shifâ. L'arabisant — en ce cas un juif nommé Ibn Da'ûd — qui s'intitule fièrement "israelita philosophus" traduisait mot à mot le texte en langue vulgaire. et un archidiacre résidant à Tolède, Dominique Gandisalvi, dit Gundissalinus transcrivait immédiatement les phrases latin.

justifié la valeur des certitudes qu'il recherchait, et, en même temps, sa propre psychologie. Il ouvrit la route à la logique moderne simplement pour répondre aux exigences de sa puissante pensée, qui voulait s'exprimer toute entière.

A.-M. GOICHON

Voilà quelques-unes des constatations qui se sont imposées à nous au cours du travail d'approfondissement qui fut nécessaire pour traduire les *Ishârât*. Bien loin de considérer comme terminée l'étude de la logique avicennienne, nous voyons seulement en tout ceci des directives pour aborder une ample enquête. (1) Elle ne doit pas seulement porter sur deux ou trois textes, si importants soient-ils, mais s'étendre à l'ensemble des écrits avicenniens sur la logique.

Nous sommes persuadés qu'on y trouverait bien d'autres preuves encore de l'élaboration très personnelle de la méthode intellectuelle d'Ibn Sina, pourvu que l'on mette un soin extrême à saisir le point précis où, sans avertir, il quitte la ligne grecque et incline dans le sens qui lui est propre. Jusqu'ici, on prenait pour des inadvertances tout ce qui ne présentait pas une copie fidèle. Il est bien temps de lui rendre une de ses plus authentiques gloires, celle d'un très grand métaphysicien, qui joignait à son tempérament métaphysique les besoins profonds d'un scientifique. Les règles d'une pensée purement spéculative ne lui suffirent pas; son équilibre intérieur ne fut acquis que lorsqu'il eût logiquement

<sup>(1)</sup> Au moment où nous achevons ces lignes, nous arrive le nouvel ouvrage de M. Louis GARDET, La pensée religieuse d'Avicenne (Ibn Sina), Paris, Vrin, 1951. Peut-être, au lieu de lui communiquer les épreuves de l'Introduction à la traduction des Ishârât, eussions-nous mieux fait d'attendre que tout le livre imprimé pût lui parvenir, car c'est sans doute faute d'avoir pu se reporter au texte et aux notes l'accompagnant qu'il s'est mépris sur le sens de ces pages, croyant que la position géographique de l'Orient et de l'Occident, par rapport à Ibn Sina, était à nos yeux la raison majeure de notre interprétation de ses données. Sans doute, cela compte par les traditions scientifiques qu'il a pu rencontrer; mais quoi qu'il en soit de ses antécédents, il dit ce qu'il dit, et parle en scientifique. C'est par trop simplifier la question que de la réduire à une conception "à dominantes purement inductives" (GARDET, p. 25). A moins que M. Gardet réduise toute la science moderne à des dominantes purement inductives... Loin de nous la pensée de minimiser la valeur philosophique d'Ibn Sina, mais nous maintenons très fermement qu'on fausse son image en ne montrant de lui qu'un seul aspect: ou le philosophe, ou le médecin. Il n'avait pas en lui de compartiments, mais une unité vivante, et, comme tous les scientifiques, il est porté à expliquer naturellement toutes les choses et tous les faits auxquels il peut donner une explication rationnelle; en cela, il tranche sur les philosophes qui ne font pas de sciences par une tournure rationaliste de son esprit, précisément comme cela se passa à partir du XVème siècle en Europe. M. Gardet n'est donc pas fondé à envisager le problème comme il le fait p. 26 et p. 196. Nous n'avons jamais dit qu'Ibn Sina ne fut qu'un médecin.

l'expérimentation médicale, de telle sorte qu'on y retrouve les trois méthodes dites modernes de concordances, différences, et variations concomitantes. Ces règles portent sur l'état de pureté du remède, la nécessité d'isoler son action des autres circonstances afin qu'il soit l'unique cause de l'effet obtenu. Les expériences qui en sont faites sur des tempéraments opposés, les proportions selon la force de la maladie, le temps dans lequel l'effet est produit et les effets accidentels à ne pas confondre avec l'effet essentiel, la durée de l'action et sa réussite constante ou seulement fréquente (si elle est rare, l'effet n'est qu'accidentel), la nécessité d'expérimenter sur le corps humain.

Bien que le mot n'en soit pas prononcé, on devine le rôle de l'hypothèse à l'origine de telle expérience, ou du choix de telle méthode thérapeutique. L'attention porte sur la perfection et la valeur de l'expérience — observation provoquée — et non pas sur la quantité des observations répétées dont usait Aristote. En d'autres termes, Ibn Sina est passé de l'induction aristotélicienne à l'idée moderne de loi exprimée par une relation constante.

والاشتباه والتشكل في قوة الدواء بحدس أن فعله انما كان بالعرض لقد تقوى اذا كان الفعل انما ظهر منه بعد مفارقته ملاقاة العضو فانه لو كان بفعل بذاته لفعل وهو ملاق ولاستحال أن يقصر وهو ملاق ويفعل وهو مفارق وهذا هو حكم أكثرى مقنع وربما اتفق أن يكون بعض الأجسام بفعل فعله الذى بالدات بعد فعله الذي بالعرض وذلك اذا كانت اكتسب قوة غريبة تغلب الطبيعية مثل الماء الحار فانه في الحال سيخن وأما من اليوم الثاني أو الوقت الثانى الذي يزول فيه تأثيره العرضي فانه يحدث في البدن برد لا محالة الاستحالة الأجزاء المتنشفة منه الى الحالة الطبيعية من البرد الذي له والسادس أن يراعي استمرار فعله على الدوام أو على الأكثر فان لم يكن كذلك فصدور الفعل عنه بالعرض لأن الأمور الطبيعية يصدر عن مباديها أما دائمة وأما على الأكثر والسابع أن تكون التجربة على بدن الانسان فانه ان جرب على بدن غير الانسان حازان تخلف من وجهين: أحدهما انه قد يجوز أن يكون الدواء بالقياس الى بدن الانسان حاراً وبالقياس الى بدن الأسد والفرس باردا اذا كان الدواء أسخن من الانسان وأبرد من الأسد والفرس وشبه فيما أظن أن بكون الروند شديد البرد بالقياس الى الفرس وهو بالقياس الى الانسان حار والثاني أنه قد يجوز أن يكون له بالقياس الى أحد البدنين خاصية ليست بالقياس آلى البدن الثاني مثل البيش فان له بالقياس الى بدُّن الإنسان خاصية السمية وليست له بالقياس الى بدن الزرارير فهذه القوانين التي تجب أن تراعي في استخراج قوى الأدوية من طريق التجربة •

bon nombre des choses particulières correspondantes" (1). Ibn Sina fai tremarquer le risque d'erreurs provenant de l'omission de certaines de ces choses particulières. Il cherche un autre critère, qui ne dépende pas de la quantité exhaustive des observations: le médecin intervient chez le malade avant d'avoir observé tous les cas particuliers. La précaution ne doit pas être moindre, mais elle se trouve dans l'expérimentation. Le critère de la probabilité se déplace; il passe du nombre des observations à la valeur des cas. Un passage caractéristique du  $Q\hat{a}n\hat{u}n$  fi l-tibb (2) donne sept règles de

## المقالة الثانية في تعرف قوى أمزجة الأدوية بالتجربة

الأدوية تتعرف قواها من طريقين: أحدهما طريق القياس والآخر طريق التجرية . ولنقدم الكلام في التجرية فنقول: إن التحرية إنما تهدي إلى معرفة قوة الدواء بالثقة بعد مراعاة شرائط احدها أن يكون الدواء خاليا عن كيفية مكتسبة وحرارة عارضة أو برودة عارضة أو كيفية عرضت لها باستحالة في جو هر ها أو مقارنة لغيرها فأن الماء وأن كان باردا بالطبع فاذا سخن سخن مًا دَامٌ سَخْيِنًا وَالْأَفْرِيبُونَ وَأَنْ كَانَ حَارًا بِالطُّبِعِ فَأَذًا بِرَدُّ بِرِدْ مَا دَام بِاردًا واللوز وان كان الى الاعتدال لطيفا فاذا دلخ سخن بقوة ولحم السمك وأن كان باردا فاذا ملَّح سخن بقوة والثاني أن يكون المجرب عليه علة مفردة فانها أن كانت علة مركبة وفيها أمران يقتضيان علاجين متضادين فجرب عليهما الدواء فنفع لم بدر السير في ذلك بالحقيقة. مثاله اذا كان بالانسان حمى بلغمية فستقيناه الفاريقون فرالت حماه لم يجب أن يحكم أن الغاريقون باردلانه نفع من علة حارة وهي الحمى بل عسى أنما نفع لتحليله المادة البلغمية أو استفراغه آياه فلما نفذت المادة زالت الحمى وهذا بالحقيقة نفع بالذات مخلوط تنفع بالعرض أما بالذات فبالقياس الى المادة وأما بالعرض فبالقياس الى الحمي والثالث أن يكون الدواء قد جرب على المتضادة حتى أن كان ينفع منهما جميعا لم يحكم أنَّه مضاد المزاج أحداهما وربما كان نفعه من أحدهما بالذات ومن الآخر بالعرض كالسقمونيا لو جربناه على مرض بارد لم يبعد أن ينفع وسيخن واذا جربناه على مرض حار كحمى الغب لم يبعد أن ينفع باستفراغ الصفرا فاذا كأن كذلك لم تفدنا التجربة ثقة بحرارته أو برودته ألا بعد أن يعلم أنه فعل أحد الأمرين بالذات وفعل الآخر بالعرض والرابع أن يكون القوة في الدواء مقابلا بها ما يساويها من قوة العلة فأن الأدوية تقصر حرارتها عن برودة علة ما فلا يوتر فيها البتة فيجب أن يجرب أولا على الأضعف ويتدرج يسيرا يسيرا حتى يعلم قوة الدواء ولايشكل والخامس أن يراعى الزمان الذي يظهر قيه آثره وفعله فان كان مع أول استعماله أقنع أنَّه يَفُعلَ ذلكٌ بالذات وأن كآن فَى أولَ الأمر لا يظهر منه فَعل ثم فى الآخر يظهرَ منه فعل فهو موضع أشتباه وأشكال عسى أن يكون قد فعل ما فعل بالعرض كانه فعل أولا فعلا خفيا تبعه بالعرض هذا الفعل الأخير الظاهر وهذا الاشكال

<sup>(1)</sup> Ishârât, p. 191.

<sup>(2)</sup> Traité I, pp. 115-116 de l'édition de Rome, 1593:

L'étude des conditions forme une grande partie de la logique des Ishârât, et rend certainement sensibles des déficiences de la logique aristotélicienne qui ont été signalées de notre temps — où on croit les avoir découvertes — précisément parce que les connaissances scientifiques apportent des éléments nouveaux. Ibn Sina n'hésite pas à dire des "conditions": "L'indétermination de ces idées conduit à beaucoup d'erreurs" (1) Ses objections ont posé exactement le problème, et indiqué une méthode féconde, caractérisée par une rigoureuse précision dans la présentation du moindre jugement. Celui-ci devra la conserver, depuis le premier énoncé qui en est fait, au cours de tout le raisonnement. Et tout ce qui viendra s'y opposer ou le contredire devra éviter de le tirer en quoi que ce soit hors de ce sens parfaitement déterminé — autrement il est vain de poursuivre la démonstration.

Ils se trompent, ceux qui "n'ont égard qu'à la diversité dans la qualité et dans la quantité; mais ils ne réfléchissent pas comme il convient à ceci: Comment est-il possible que les autres conditions soient disposées de manière que l'opposition se produise?" (2).

Tout le germe de la logique moderne est là déjà, dans cette conséquence de sa manière habituelle de penser en extension.

On voit bin aussi que plus il prend conscience de sa méthode propre, fondée sur la nouvelle certitude qui l'intéresse, plus l'importante du syllogisme simplement classique décroit; c'est peut-être à cela qu'il faut rapporter les changements signalés plus haut dans la place assignée à la définition.

Un mot encore sur le conflit entre les notions aristotéliciennes et avicenniennes de l'induction, celle-ci fortement influencée par l'habitude de l'observation scientifique.

Selon Aristote, Ibn Sina définit l'induction: "Un jugement porté sur un universel d'après ce qui se trouve chez

<sup>(1)</sup> Ishârât, p. 132 de notre traduction.

<sup>(2)</sup> Ibid. pp. 156-157.

Ibn Sina est pleinement conscient de son innovation, car il déclare que cette certitude est d'une autre sorte que celle d'Aristote, (1)

De plus il critique la certitude acquise selon la méthode aristotélicienne, car il la trouve bien trop approximative. Cela tient sans doute à ses constatations médicales, où la théorie est sans cesse mise en échec par un détail imprévu. Il enseigne donc qu'il faut tenir compte dans le raisonnement des conditions auxquelles nous l'avons déjà vu accorder toute son attention. Cela modifie profondément sa logique. Il développe, avec une ampleur inattendue du Premier Maître, le germe que lui offrait une petite phrase, dite en un sens un peu différent: "...En conséquence, c'est à ces conditions seulement que la conclusion, sera nécessaire, et non pas par une nécessité absolue". (2)

Les conditions de temps, de lieu, de circonstances doivent être précisées, ainsi que la relation, l'état de partie et de tout, l'état de puissance et d'acte, particulièrement dans les conversions des propositions et dans leur emploi comme prémisses d'un syllogisme. "Tout mobile subit un changement"; sans doute, mais pendant le temps qu'il est mu. (3) Des propositions peuvent être vraies en fait, par un jeu de circonstances, et ne pas l'être en droit: "Tout homme est blanc" pourrait être vrai à un moment où les hommes noirs auraient disparu de la terre. Selon les termes employés par Ibn Sina, ce serait vrai selon le "mode", la manière d'être de la phrase, c'est-àdire selon son sens strict, sans l'être cependant selon l'attribution, c'est-à-dire ce qui peut être attribué à l'homme comme tel, en raison de son essence d'homme. "De même si nous supposons un temps dans lequel il n'y ait pas d'autre animal que l'homme, il sera vrai en ce temps, selon l'acception absolue du mode, que tout animal est homme. Avant, c'était possible, mais ce n'était pas vrai selon la possibilité attribuée au prédicat." (4)

<sup>(1)</sup> cf. Introduction, pp. 64-65.

<sup>(2)</sup> ARISTOTE. Premiers Analytiques, 1, 10, 30 et 40; cf. notre Introduction, p. 135.

<sup>(3)</sup> Ishârât, pp. 132 et 135 de notre traduction.

<sup>(4)</sup> Ibid., pp. 148-149.

connaît le sujet par son action, on cherche la cause, qui se trouve, de fait, produire un effet découlant de l'essence. Mais la certitude se fonde sur les faits, non sur l'essence, et c'est déjà la certitude scientifique moderne.

Traitant des "questions posées dans les sciences", Ibn Sina prend une position délibérément opposée à celle d'Aristote: "N'accorde donc pas d'attention à quiconque dit que l'auteur de la démonstration emploie seulement les propositions nécessaires (c'est ce que disait Aristote dans les Seconds Analytiques, I, 6) et celles qui sont possibles la plupart du temps, sans user d'autre chose. Au contraire, s'il veut conclure à la vérité d'un possible rare, il emploie le possible rare; il emploie en chaque catégorie ce qui convient. Il n'y a pour soutenir cela que ceux qui scrutent les anciens d'une manière négligée des modernes" — c'est-à-dire sans avoir égard à ce que les modernes, habitués aux sciences, ont à rechercher et à prouver.

Poursuivant son explication, il creuse les sens du mot sur lequel porte la discussion, le mot "nécessaire". Il explicite un double sens aristotélicien, et un autre qui n'appartient qu'à lui. Dans "les livres sur la démonstration nécessaire" (les Seconds Analytiques). Aristote entend le nécessaire logique et "ce dont la nécessité existe tant que le sujet demeure qualifié comme il l'est", autrement dit les attributs essentiels, qualités qui découlent de l'essence: à quoi se conforme la logique classique des commentateurs d'Aristote. Mais il ne parle pas du "nécessaire pur", ou absolu, comme dit Ibn Sina, qui se rapporte au fait, indépendamment des autres considérations, et qui est utilisé chez les scientifiques. "Dans les prémises du raisonnement, on emploie les prédicats essentiels sous les deux aspects que les commentaires attribuent à l'essentiel dans les prémisses. Mais dans les questions (scientifiques) on ne recherche aucunement les choses essentielles et constitutives. Tu savais cela déjà: tu connais l'erreur de ceux qui s'opposent (à cette méthode) : c'est seulement au second sens que l'on recherche (ici) les choses essentielles." (1)

<sup>(1)</sup> Ishârât, p. 227 de notre traduction. Tout le paragraphe, pp.225-227 est très important pour le changement opéré dans la logique par Ibn Sina; il faut encore le compléter par la Directive sur "la différence entre l'absolue et la nécessaire" (pp. 134-138). L'expression "tu savais cela déjà" renvoie au Shifâ' et à la Najât cf. notre note 4. p. 227.

pas la nature des choses: la nécessité de fait est variable, due aux circonstances et n'abolit pas la nécessité de droit, qui tient à l'esence des choses. On voit ici l'amorce de l'examen des "conditions" qui prennent toute leur valeur lors de la discussion de la preuve obtenue par le raisonnement syllogistique.

Car l'importance accordée au fait apporte des changements dans le syllogisme. Pour Aristote, les éléments admis dans le syllogisme, c'est-à-dire capables d'établir une démonstration, une preuve, doivent toujours appartenir à l'ordre de l'essence; par conséquent la connaissance acquise sera d'ordre général.

Ibn Sina, comme médecin, a besoin de la démonstration des faits singuliers, par exemple: la fièvre de tel homme et sa cause. Il généralise, *après*, la certitude acquise sur le fait singulier, s'il l'estime connu par sa cause, donc objet de science. Mais cette cause n'est pas déclarée telle selon l'essence, elle peut être seulement la cause du fait. Cette transformation de la preuve l'a longtemps préoccupé; un chapître de la *Najât* étudiait déjà comment réaliser la science, c'est-à-dire fonder une certitude, sur les propositions possibles, tandis qu'Aristote n'admettait de science que du nécessaire, et même de ce qui (1) est logiquement nécessaire.

Le changement est capital: l'ordre du réel, et non pas seulement celui de l'essence, est reconnu valable dans la démonstration: le fait est objet de science, et la cause du fait est admise comme moyen terme du syllogisme. Pour Aristote, le moyen terme est la cause métaphysique; pour Ibn Sina, le moyen terme est la cause empirique: nous avons passé de la science antique à la science moderne.

Il va plus loin encore (2), jusqu'à admettre la certitude fondée sur le signe, car la présence de l'effet permet de conclure à la présence de la cause; contrairement à ce qu'enseigne Aristote, le signe peut devenir le moyen terme d'une argumentation causale. Cependant la position avicennienne n'est pas non plus celle des Stoïciens, car ici le signe est admis parce qu'il se rattache à l'essence, ainsi le lien avec Aristote n'est pas coupé, mais consent avec beaucoup de liberté; on

<sup>(1)</sup> cf. Najât, 117; cf. notre Introduction, pp. 59-60.

<sup>(2)</sup> cf. Introduction, pp. 65-66.

Considérons, par exemple, l'idée de contingence chez lui et en philosophie aristotélicienne. (1) Acceptant une doctrine de la création d'origine plotinienne, d'après laquelle l'Un pur produit tous les êtres, qui découlent de lui selon sa nature, Ibn Sina chasse de ce monde la contingence. Le contingent est ce qui est mais pourrait ne pas être; or, tout est nécessaire: dans l'ordre ontologique, il n'y a donc pas de contingence. La logique suit fidèlement; tandis qu'Aristote énumère quatre modes des propositions : nécessaire, impossible, possible, contingent. Ibn Sina ne donne que les trois premiers. Or, cette nécessité inflexible qu'il admet dans l'ordre purement spéculatif, voici qu'il lutte contre elle quand il agit comme médecin. Le médecin rencontre le réel, agit sur lui, fait fléchir la nécessité; son domaine est précisément le contingent. Une logique qui l'exclut butte sur une absurdité pratique; cependant si elle l'admet, elle est incompatible avec la théorie avicennienne de la création. Ibn Sina va donc nuancer la notion de nécessité, et il en vient à distinguer la nécessité de droit, qu'il appelle "nécessité vraie", et une nécessité de fait, due aux interférences des circonstances, qui pourraient amener d'autres résultats, mais de fait ont produit celui-là. La proposition constatant cet état de fait est appelée wujûdiyya, existante, réelle, selon un terme revendiqué comme une trouvaille toute personnelle; il est en effet sans équivalent chez les Grecs. La proposition réelle n'est autre chose que ce que les modernes, comme Léon Brunschvicg et Goblot, appellent le jugement de fait. C'est la constatation du contingent. Le contingent est la matière des sciences, et voilà que les sciences l'ont ramené dans la logique, sous un autre nom.

Le quatrième mode lui-même va revenir: le réel est en effet érigé en mode, sous forme d'assertion absolue,, excluant toute mention de nécessité, de possibilité, d'impossibilité, de durée, de situation en un temps, qui exprimerait une nécessité déguisée. Cette exemption est un jugement, dit Ibn Sina dans le *Mantiq* où il l'étudie longuement, en expliquant pourquoi il s'écarte ici des "Occidentaux". Il préfigure Kant, qui essaya de faire de la réalité un mode. Renoncera-t-il donc à l'universelle nécessité énoncée selon Plotin? Non, car il envisage qu'une nécessité seulement momentanée ne change

<sup>(1)</sup> cf. Notre introduction à la traduction française des *Ishârât* pp. 53-56, avec les références que nous ne répétons pas ici.

Elle passe donc en tête de la logique, et c'est là que nous la trouvons dans les  $Ish\hat{a}r\hat{a}t$  et dans le Mantiq, c'est-à-dire dans les deux derniers textes.

Selon la pente que suit l'esprit d'Ibn Sina, il recherche la définition par deux chemins différents. Dans ses premiers ouvrages, il suit la voie déductive d'Aristote: On cherche d'abord à laquelle des dix Catégories appartient l'objet, puis on descend aux attributs constitutifs du genre le plus général, en discernant celui qui est le principe des autres, ainsi par exemple la faculté de sentir chez l'animal, puis descendant toujours, on arrive jusqu'à l'attribut qui est principe de tout ce que l'être a de spécifique, comme la raison chez l'homme. On peut alors énoncer le genre prochain et la différence spécifique: l'objet est défini. Mais que de dangers! que de risques d'erreur énumérés par Aristote et par Ibn Sina.... au point que leur découragement se laisse deviner.

Dans le *Mantiq*, la voie choisie est inverse et suit la marche ascendante. C'est la voie beaucoup plus modeste des propres, nous dirions aujourd'hui des propriétés; d'elles, l'esprit remonte à l'essence dont elles découlent, à travers tel ou tel état où elles nous sont manifestées. Partant des propres, l'esprit doit saisir quelque compréhension de l'essence; il débouche sur la vérité de la chose, saisie dans son existence. Sans doute il l'étreint moins parfaitement, mais il est plus sûr de tenir quelque chose de réel.

Pour vérifier l'exactitude de la définition, les critères sont inspirés de même. Aristote cherche par la démonstration syllogistique et ne trouve pas; Ibn Sina cherche l'effet témoignant de la cause, le signe dévoilant l'essence, tandis qu'il tend parallèlement à abandonner la définition proprement dite, obtenue du genre prochain et de la différence spécifique, pour s'en tenir à une définition incomplète atteignant l'essence sans l'exprimer entièrement. On voit changer l'objet de sa certitude: au lieu du critère dans l'abstrait, il place son critère dans le concret, dans le "réel", parce qu'il cherche à la fin de sa vie la certitude des scientifiques et non pas seulement celle des philosophes.

Est-ce notre interprétation qui lui prête cette recherche du réel? Non; son œuvre en offre toute une série de preuves, et c'est en quoi se montre la nouveauté de sa logique. ce qu'il fut; nous pouvons seulement retrouver quelques jalons dans la logique des  $Ish\hat{a}r\hat{a}t$ , et les fragments du début du Mantiq.

Un curieux témoignage des différentes étapes de la réflexion d'Ibn Sina se retrouve dans les six textes que nous avons pu consulter, où il étudie la définition (1), sujet qu'il a beaucoup travaillé. Dans le Shifâ', dans son abrégé la Najât, et par conséquent dans l'Epître sur les définitions (2) qui reproduit un long passage de la Najât, comme aussi dans le poème où il a condensé sa logique, la définition vient à la fin, après le concept, le jugement, le syllogisme, comme elle vient dans l'Organon d'Aristote, où d'ailleurs l'ordre chronologique de la composition n'est pas toujours respecté. Pourquoi cette place? parce qu'on se demande si une chose existe, à quoi répond la démonstration, avant de se demander ce qu'elle est, objet de la définition.

Plus Ibn Sina apprend le prix du réel, plus il attache de valeur à l'une des fonctions de la définition au détriment de l'autre. Il se dit qu'au lieu de venir couronner l'assentiment, la définition serait plus utile pour faire connaître les concepts, qui se réfèrent à la nature des choses et dont le syllogisme sera composé. A mesure que grandit l'importance attachée à l'exacte conception du réel, la définition se dissocie du syllogisme, qui ne sert de rien pour établir la définition, Aristote et Ibn Sina l'ont prouvé. (3).

<sup>(1)</sup> cf. La place de la définition dans la logique d'Avicenne, in Revue du Caire juin 1951, pp. 95-106 (numéro spécial "Le Millémaire d'Avicenne").

Un septième texte doit se trouver dans l'ouvrage en Persan Danisnama-i-'Alai' que nous n'avons pu étudier.

<sup>(2)</sup> Nous nous excusons de ne pas donner cette fois les références relatives à la définition chez Avicenne. On en trouve quelquesunes dans l'article de la Revue du Caire, mais tout ce qui est dit ici scra repris avec de nombreuses références et citations jointes au texte de cette Epître, établi d'après 14 manuscrits et traduit, dans l'un des volumes édités pour le millénaire par l'Institut français d'archéologie du Caire: nous le préparons en ce moment même.

<sup>(3)</sup> cf. ARISTOTE, Seconds Analytiques, 2, 3 et surtout 4. IBN SINA, Najât, p. 120, "La définition ne s'acquiert ni par la division... ni par l'induction".

digne de remarque, son professeur de logique, an-Natili, était un médecin. (1) Tout jeune encore, vers dix-sept ans, à la suite de l'effort énorme qu'il fit pour comprendre cette *Méta-physique*, il tend toutes ses facultés sur les plus hauts problèmes; pourtant après dix-huit mois passés au contact de la seule pensée abstraite, il revient pour toujours à la médecine, sans toutefois jamais s'y absorber tout entier. A partir de sa dix-neuvième ou vingtième année, commence l'époque des grandes théories, de sa nouvelle conception du monde, de la double influence d'Aristote et de Plotin. Il entre à fond dans la logique aristotélicienne, à base de certitude syllogistique.

Sans que l'on puisse fixer de date, il glisse peu à peu dans la troisième période de sa vie, par une prise de conscience progressive de ce qui lui manque sous les influences purement philosophiques: elles ne satisfont pas un esprit qui a été formé par les sciences et n'a jamais cessé de les pratiquer : un esprit dans la structure duquel abstrait et concret n'ont jamais divorcé, qui s'est maintes fois décidé sur des hypothèses, ou sur des certitudes acquises par d'autres moyens que les syllogismes d'Aristote, encore qu'il soit pleinement d'accord sur leur valeur. Il cherche à justifier ces certitudes qu'il admet spontanément, comme d'instinct. Il en élabore la théorie, les veut à égalité avec les autres, qu'il ne repousse pas, mais qui ne lui suffisent plus. Il s'aperçoit qu'il a cédé à un certain engouement, qu'étant trop jeune il n'a pas su se faire une méthode de pensée en partant des sciences, et que la logique, science instrumentale pour aller du connu à l'inconnu, ne doit pas être construite en dehors d'elles.

Le voici maintenant dans la période de sa pleine maturité. Il veut traduire dans la logique l'unité qui s'est faite de manière de penser : une logique des Orientaux qui sont habitués au raisonnement scientifique.

L'irréparable perte du *Mantiq al-Masriqiyyîn* nous a privé de ce travail qui aurait pu avoir une telle importance sur la formation de la pensée moderne. Nous ne pouvons pas savoir

<sup>(1)</sup> cf. Cyril ELGOOD, A medical history of Persia and the Eastern caliphate from the earliest times until the year A.D. 1832, p. 185. Cambridge, 1951.

Vraisemblablement, il s'est longtemps demandé pourquoi les enseignemnts d'un tel génie ne le satisfaisaient pas. voici qu'il s'est souvenu de ce qu'il avait appris avant de le connaître : les sciences, et surtout la médecine. "Il s'en fallut de peu que des sciences ne nous vinssent sans passer par les Grecs. Le temps où nous nous en occupâmes était celui de la première et ardente jeunesse. Depuis, par la grâce de Dieu, nous trouvâmes ce qui nous avait manqué à cause de cette jeunesse, en réfléchissant assez longuement sur l'héritage transmis." Les divergences lui apparaissent particulièrement grandes en logique, au point qu'elle "n'est pas loin de porter un autre nom chez les Orientaux". Entrevit-il que l'on pouvait aller plus loin dans la ligne grecque? Parlant des péripatéticiens: "Nous achevâmes, dit-il, ce qu'ils avaient désiré sans le réaliser". En effet les efforts d'Aristote lui-même vers la fin de sa vie, puis de ses continuateurs Théophraste et Straton, ne furent pas connus des Arabes, sans quoi Ibn Sina aurait, avec bonheur, rattaché son effort à celui de ses devanciers. Il hésita longtemps. "Il nous déplut de partir en dissidence (shaqq al-'asa, même expression que dans le prologue du Shifâ') et de contredire tout le monde". Puis, devant les erreurs qui s'aggravaient à son époque, il se décida à "rendre la divergence publique."

Quelle divergence? celle qu'il a déjà signalée en tête du Shifâ': on ne parle pas chez les Grecs de la philosophie selon ce qu'elle est dans la nature, ni selon ce qui correspond à l'opinon qu'il a lui-même acquise par le long contact avec la nature, comme médecin, comme astronome, comme observateur ardent de toutes les sciences naturelles connues de son temps. Autrement dit, la théorie péripatéticienne ne tient pas compte suffisamment du réel. Il veut la remanier en ce sens. La logique, cet instrument de la pensée, aura autre chose à découvrir, autre chose à prouver.

Ibn Sina esquisse dans ce prologue une division de sa vie en trois parties, dans lesquelles il poursuit un objet de connaissance différent. Pendant la première période, qui s'étend jusqu'à sa découverte enthousiaste de la *Métaphysique* d'Aristote, il acquiert les sciences alors connues, par un enseignement reçu, et prend, aussitôt après, sa première orientation personnelle, en médecine, avec examen des malades. Chose

tale etant rattachée à la *falsafa*, elle n'est évidemment pas illuminative au sens où l'entend Suhrawardi, par exemple.

Quant au *Shifa'* continue Ibn Sina, il est plus aisé, il aide davantage les philosophes restés péripatéticiens. "Celui qui veut la vérité sans incohérence" doit prendre la *Philosophie orientale*: les autres trouveront facilité et brillant dans le *Shifâ*.

Ce passage répète ce qui peut être dit à tout le monde, et ne reprend pas ce que le prologue du *Mantiq al-masriqiyyîn* réserve aux amis. Le ton est donc tout à fait différent.

La composition des deux ouvrages ne l'est pas moins. Même si l'on suppose quelque exagération admirative chez les biographes qui nous apprennent que les Sciences naturelles et la Métaphysique du *Shifâ'* ont été composées en vingt jours (1), il est certain que ce fut écrit d'un jet et sans angoisse.

Tout autre fut le sort de la *Logique des Orientaux*, et même des *Ishârât* qui lui sont peu antérieures. Fruit d'une intense réflexion, répondant à d'anxieuses interrogations, elles furent écrites beaucoup plus lentement. Ces circonstances nous sont racontées dans l'autre prologue, celui du *Mantiq*, et nous pourrons, grâce à lui, déterminer trois périodes dans la pensée d'Ibn Sina, qui expliquent les particularités de sa logique. Car cette science, si sèche dans les traités, devient singulièrement vivante chez lui: elle nous laisse saisir sur le vif la marche de sa pensée et son changement le plus profond, le plus intime.

Sans reprendre ici ce que nous avons dit dans l'Introduction aux *Ishârât* (2), signalons sa fidélité à Aristote, son admiration pleine de respect, et pourtant le vif sentiment d'insuffisance qu'il éprouve quand il s'en tient à la manière de penser du "Premier Maître", malgré sa défiance de lui-même, si touchante, quand il constate un désaccord.

<sup>(1)</sup> Préface bio-bibliographique jointe par l'éditeur du *Mantiq almasriqiyyin* à l'édition de 1910/1328 p. 🖳

<sup>(2)</sup> Pp. 13-18.

cuvrage d'un commentaire, appelé le *Kitâb al-lawâhiq*. L'ordre suivi est celui dans lequel l'œuvre d'Aristote a été groupée et transmise à l'Orient, sans doute, comme à l'Occident. C'est pourquoi, dit-il, il commence par la logique. Celleci est exposée non pour elle-même, mais pour "la discipline de sagesse, je veux dire la philosophie première"; elle doit donc la précéder. La logique se présente ainsi comme l'instrument dont l'intelligence se servira pour s'élever à la connaissance de ce qui suit, et particulièrement de ce qui viendra après la Physique: la Métaphysique.

Dans cet exposé, se trouve intercalé un curieux passage; celui-là même qui donna lieu à des interprétations diverses. Bien que nous n'ayons trouvé nulle part cette hypothèse, il nous porte à croire qu'Ibn Sina écrivit cette page après le Shifa, vers la fin de sa vie; mais elle est certainement de lui, car il reprend une des expressions du prologue du Mantiq. Elle passa en Occident avec le Shifa, et Roger Bacon en a connu la traduction latine.

Après avoir annoncé son commentaire, il écrit: "Et j'ai un livre autre que ces deux-là, dans lequel je traite de la philosophie (falsafa, la philosophie hellénistique) selon ce qu'elle est dans la nature, et selon ce qu'exige l'opinion pure de toute compromission (1), à laquelle n'a point égard la majeure partie de ceux qui partagent cette discipline. Celui qui shaqqa 'asâhum (qui fit schisme, qui partit en dissidence ne craint pas dans ce livre ce qu'il craint dans les autres; c'est mon livre sur la Philosophie orientale, al-Falsafa almasriquiyya" (2). Remarquons que cette philosophie orien-

<sup>(1)</sup> Littéralement : "ce qu'exige l'opinion sans mélange, al-ray' alsarih," la sienne, évidemment.

<sup>(2)</sup> Voici le texte de ce passage d'après le ms. de Leyde, Or. 4.

<sup>«</sup> ولى كتاب غير هذين الكتابين ، أوردت فيه الفلسفة على ما هى فى الطبع وعلى ما يوجبه الرأى الصريح الذى لا يراعى فيه جانب الشركاء فى الصناعة ، ولا يتقى فيه من شق عصاهم ما يتقى فى غيره . وهو كتاب فى الفلسفة الشرقية . وأما هذا الكتاب فأكثر بسطا وأشسد مع الشركاء المسائين مساعدة . ومن أراد الحق الذى لا مجمجة فيه ، فعليه بطلب ذلك الكتاب . ومن رااد الحق على طريق فيه ترض ما الى الشركاء وبسط كثير وتلويح بما لو فطن له استغنى عن الكتاب الآخر ، فعليه بهذا الكتاب . ولما افتتحت هذا الكتاب فابتدأت بالمنطق وتحريت أن أحاذى به ترتيب ولما حساحب المنطق . . . »

La méthode de raisonnement demeurera-t-elle rigoureusement semblable, ou bien sur un fonds commun qui tient à la nature humaine, admettra-telle des changements? Autrement dit, si l'on cherche à connaître ce qui n'était pas inclus dans l'expérience d'Aristote lorsqu'il édifia le monument de sa logique, faut-il user exactement de la même logique, ou la compléter, et peut-être la modifier?

Tel est le problème qui s'imposa peu à peu à Ibn Sina, et dont il chercha passionément la solution, surtout dans les dernières années de sa vie. Ajoutons qu'il est singulièrement actuel et qu'il s'impose de même avec acuité au monde moderne, précisément pour les mêmes raisons.

Ibn Sina raconte comment la question s'est posée pour lui, dans ce fameux prologue du *Mantiq al-Masriqiyyîn* qui a tant fait travailler l'imagination des historiens de la philosophie. Que n'a-t-on pas dit sur cette page liminaire! Elle témoigne qu'Ibn Sina rejette la philosophie d'Aristote et celle de son propre *Shifâ*; elle introduit un livre ésotérique, destiné aux initiés de l'illuminisme; ou bien une mystique néo-platonicienne! Comme nous l'avons dit dans l'introduction à notre traduction française du *Ishârât*, la réalité est beaucoup plus simple, à notre avis; et le prologue du *Shifâ*' vient encore le corroborer. Celui-ci n'a pas toujours été bien compris non plus; on a voulu y voir une intention analogue à celle de Gazzali dans ses *Maqâsid al-Falâsifa*; exposer la philosophie d'un autre (cette fois Aristote) sans la prendre à son compte.

Si l'on considère objectivement ces deux prologues, on s'aperçoit qu'ils sont dépourvus de ces détours et disent simplement ce qu'ils veulent dire, en ajoutant de précieux renseignements biographiques.

Dans le premier, Ibn Sina annonce son intention d'exposer les principes des sciences spéculatives selon qu'elles se rattachent aux anciens, c'est-à-dire aux Grecs et particulièrement à Aristote. Il donnera les principes découverts, dissipera les équivoques, expliquera la vérité. A l'occasion, il ajoutera sa pensée personnelle, particulièrement dans les sciences naturelles, la métaphysique et la logique. Tout cela aussi brièvement que possible, car il se réserve de faire suivre cet

matérielles par le seul esprit humain, ils lui sont communiquées par la dernière des Intelligences pures, appelée l'Intellect actif, en qui ils sont conservés. L'intelligence de l'homme est en partie passive dans l'acte même de la connaissance : on ne peut donc pas dire que cet acte soit son activité caractéristique. Celle-ci devra se situer au-dessus de la connaissance sensible, et au-dessus de la pure connaissance de l'universel, qui est l'acte propre des intelligences séparées, et ne se reproduit dans l'âme humaine qu'avec leur intervention.

L'homme possède en propre la raison, et c'est en quoi il se distingue des autres êtres sensibles, des autres animaux. La raison lui fait partager la vie des esprits par la saisie des intelligibles; mais seulement après les avoir reçus de l'Intellect actif (1); c'est pourquoi, d'après Ibn Sina, l'acte caractéristique auquel l'âme humaine peut se livrer par ses propres forces, est le cheminement par le raisonnement. La raison discursive est le propre de l'homme; c'est elle qui use des intelligibles reçus de l'extérieur, comme aussi des données sensibles acquises par les abstractions inférieures. C'est elle qui assemble les jugements, édifie la démonstration, acquiert la certitude, organise les sciences, dont toutes les parties sont liées. Tel est le domaine de l'activité propre de l'homme, et c'est aussi celui de la logique.

La logique n'est cependant pas une fin en elle-même. Elle est un moyen et sert à bien user de la raison, à contrôler ses démarches, afin d'acquérir la certitude. Elle est au service de la certitude, qui est le but dans les diverses sortes de connaissance. C'est pourquoi Ibn Sina appelle la logique "science instrumentale"; en effet "cette science n'est qu'un instrument pour les autres, car elle est une science qui attire l'attention sur les principes dont ont besoin tous ceux qui cherchent l'inconnu à partir du connu" (2).

Elle se trouve donc subordonnée aux visées de l'esprit. Si l'objet de connaissance change, ou s'il n'est pas pris sous le même angle, si la marche de la raison n'est pas engagée dans la même perspective, l'instrument devra-t-il s'adapter?

<sup>(1)</sup> Cf. *Ishârât* VIIe *Namat*, et commentaire de TUSI, pp. 450-452 de notre traduction.

<sup>(2)</sup> Mantiq al-mashriqiyyîn p. 8.

### LA NOUVEAUTE DE LA LOGIQUE D'IBN SINA

### Communication de Mlle A. M. GOICHON

(26 Mars 1952)

La logique occupe une place de première importance dans l'œuvre d'Ibn Sina. Non seulement par le nombre des ouvrages qui lui sont consacrés, (1) mais plus encore par le rang auquel elle est élevée, présentée comme l'activité humaine par excellence.

L'homme est un animal raisonnable, selon la définition que nous avons héritée des Grecs. Ses manières de connaître se sentent de cette composition d'esprit et de corps qui en font un être intermédiaire entre l'animal sans raison et les intelligences pures. D'une part, il est doué de sensation et partage avec les animaux supérieurs les premiers degrés de l'abstraction: connaissance sensible, imagination, mémoire sensible, sentiments, formation des jugements particuliers, et même perception de certaines idées qui dépassent ce que le sensible peut fournir, comme la brebis perçoit l'idée d'ennemi chez le loup; la faculté qui les saisit est ce qu'Ibn Sînâ et les scolastiques appellent l'estimative. D'autre part, étant un esprit, il peut saisir les intelligibles, c'est-à-dire avoir une connaissance complètement abstraite de tout lien avec la matière, par des concepts dépouillés de tout ce qui est individuel, et prenant une portée universelle.

Certes, c'est bien en cela que la connaissance chez l'homme se distingue de la connaissance chez l'animal. Mais d'après Ibn Sina, les intelligibles ne sont pas abstraits des choses

<sup>(1)</sup> La bibliographie du R.P. ANAWATI en cite 21, sans compter les traités de logique inclus dans les ouvrages généraux (cf. *Mu'allafât Ibn Sinâ*, pp. 101-116).

seconds ne deviennent qu'après une longue dialectique de purification et d'ascèse morale et intellectuelle. Les prophètes, eux, se trouvent aptes à recevoir l'inspiration divine de par le puissant équilibre psycho-somatique qui est le leur. Ils reçoivent cet équilibre du fayd venu de l'Etre Premier, en raison même de la place qui leur revient dans l'émanation universelle. Ces qualités naturelles font des prophètes les représentants les plus parfaits de la race humaine. C'est de par cette perfection même qu'ils se trouvent investis d'une mission qui fait d'eux les législateurs civils et religieux du peuple.

Trois conditions sont nécessaires pour qu'un homme puisse être prophète: clarté et lucidité de l'intelligence, perfection de la vertue imaginative, pouvoir de se faire obéir par la matière extérieure.

Le prophète est nécessaire pour établir les lois et la justice parmi les hommes. Son enseignement a un double caractère spéculatif et pratique. L'enseignement spéculatif aura pour objet d'orienter les âmes vers la recherche des conditions de leur félicité éternelle et porte sur les trois dogmes fondamentaux de l'Islam: réalité de la prophétie ellemême, existence de Dieu et existence de la vie future. L'enseignement pratique porte sur les actes culturels: prière, jeûne, etc. Longue analyse de la notion de prière et du ta'wîl avicennien.

## LA NOTION DU PROPHETISME ET LES VERITES

### RELIGIEUSES

### chez IBN SINA

par le Professeur LOUIS GARDET

(26 Mars 1952)

(Cette communication a paru, très légèrement remaniée, dans le livre de l'auteur "LA PENSEE RELIGIEUSE D'AVICEN-NE" publiée chez Vrin en 1951. Aussi nous n'en donnons ici qu'un résumé).

Les précurseurs grecs n'apportèrent point à Ibn Sînâ une théorie élaborée du prophétisme, de sa nature et du rôle joué par le prophète. Par contre le Coran et la tradition ainsi que la théologie ash'arite en font en quelque sorte le centre de leur perspective. C'est à partir de ces dernières données qu'Avicenne essaye d'élaborer une doctrine du prophétisme à l'intérieur même de son sytsème, doctrine à la vérité déjà largement esquissé par Fârâbî.

Elle repose fondamentalement sur sa doctrine de la connaissance. L'actuation de l'intellect humain peut s'opérer soit par l'intermédiaire à l'occasion de la connaissance sensible soit sans intermédiaire: quand l'Intellect Agent l'informe directement par des jugements universels ou que l'une ou l'autre des Intelligences supérieures lui communique sa lumière. La révélation prophétique consiste précisément dans ces communications. L'ange révélant sera d'un degré ou d'une classe d'autant plus élevé que la révélation sera plus parfaite.

La différence entre les prophètes et les gnostiques et les saints, c'est que les premiers sont par nature ce que les du reste toutes ses théories magiques et mystiques et sa démonologie dérivent de cette source. Plutarque traite ce problème dans son *Symposion* V,7, et nous retrouvons un des exemples qu'il donne (V, 7, 3) dans le passage de Ghazali mentionné ci-dessus. En ce qui concerne le Néoplatonisme en consultera p.e. Plotin, *Ennéades* IV, 4, 40.

Cet exemple d'une influence d'Avicenne sur un penseur éloigné dans le temps et l'espace n'est qu'un cas particulier et insignifiant de la grande continuité qui lie notre culture. On ne peut approfondir les idées contemporaines et la philosophie moderne sans avoir suivi l'évolution des grands problèmes métaphysiques. Certes, la philosophie moderne, celle de Descartes, Locke, Spinoza, Leibniz, etc., voit certains problèmes d'un point de vue relativement nouveau. Cependant cette philosophie a ses fondements dans la scolastique. scolastique a été en contact étroit par des traductions latines avec la philosophie arabe qui, elle, porte l'empreinte profonde d'idées grecques. Pour donner un exemple: Kant dans sa discussion des antinomies n'a certainement pas connu les spéculations arabes sur l'infini, mais sans doute il a été influencé par son maître Wolf, élève de Leibniz, ce grand connaisseur de la philosophie scolastique, et la philosophie scolastique s'est rendu compte des difficultés, analogues celles de Kant, difficultés que les Arabes ont discuté dans leurs spéculations sur l'infini sous l'influence d'un livre de Jean Philopon, commentateur chrétien d'Aristote. exemple : la théorie de l'intuition intellectuelle (intellektuelle Anschauung) chez Kant d'après laquelle la connaissance de Dieu est une connaissance créatrice, c.-à-d. que les choses sont, parce que Dieu les connaît, tandis que nous les connaissons, parce qu'elles sont, se retrouve p.e. chez Spinoza, Thomas d'Aquin, Avicenne (et d'autres philosophes de langue arabe), St. Augustin et remonte jusqu'à Plotin. La culture humaine tout comme le monde extérieur forme une unité. Comme nos corps vivent d'une vie, d'une étincelle éternelle, à nous transmise par la suite interrompue de nos aïeux, nous vivons dans nos âmes des pensées immortelles de ceux qui ne sont plus.

a pas, quoiqu'il me semble probable qu'Avicenne a emprunté son exemple aux Grecs chez qui il a recueilli tant d'idées, puisque la théorie à laquelle son exemple se rattache est d'origine stoïcienne et néoplatonicienne.

Quand même il y a un rapport entre Avicenne et Montaigne et j'ai trouvé la clef du problème dans The anatomy of melancholy, le livre du grand érudit anglais Burton (1577-1640). Dans une section de ce livre intitulée "Of the force of imagination", on lit en effet qu'un certain Peter Byarus dit que des hommes s'ils doivent marcher sur une planche élevée, auront le vertige tandis qu'ils marcheront avec assurance sur elle, quand elle est placée par terre. Mais qui est ce Peter Byarus, un nom tout à fait inconnu dans l'histoire de la culture? J'ai découvert que le nom Byarus doit être une vieille faute d'impression et qu'il s'agit en vérité de Petrus de Bayro, un contemporain un peu plus âgé de Montaigne et médecin très célèbre de Turin. Dans son livre de pestilentia nous trouvons une longue citation d'un passage de la psychologie d'Avicenne selon la traduction latine faite au moyen-âge par Joannes Hispalensis et Dominicus Gundisalvus, dans laquelle il y a notre exemple de la planche. livre de pestilentia a été publié pendant la vie de Montaigne à Paris et à Lyon et Montaigne avec son grand intérêt pour la médecine a certainement dû le connaître.

Dans la citation de Bayro on trouve aussi la théorie à laquelle l'exemple de la planche se rattache et par laquelle Avicenne a eu une grande influence sur la philosophie occulte aussi bien de la Renaissance que du Moyen-Age. C'est la théorie que notre imagination non seulement peut influencer notre propre corps, mais aussi d'autres corps et par sa force télépathique d'autres âmes. Cette théorie qui a été acceptée par un nombre considérable d'auteurs de la Renaissance (la Psychologie d'Avicenne paraît avoir été étudié beaucoup à l'époque de la Renaissance) — je ne nomme que Agrippa, dans son livre célèbre de occultaphilosophia. Paracelsus, Cardanus, Campanella — et pour laquelle l'autorité d'Avicenne est souvent invoquée, sert à expliquer les faits magiques, l'incantation, la puissance des amulettes, les faits télépathiques etc. La théorie d'Avicenne elle-même dépend des théories stoïciennes et néoplatoniciennes magiques, comme

### PASCAL, MONTAIGNE ET AVICENNE

Communication de M. le Professeur S. VAN DEN BERGH (26 Mars 1952)

Dans un passage célèbre des *Pensées* de Pascal sur l'imagination il dit: "Le plus grand philosophe du monde, sur une planche plus large qu'il ne faut, s'il y a au-dessous un précipice, quoique sa raison le convainque de sa sûreté, son imagination prévaudra. Plusieurs n'en sauraient soutenir la pensée sans pâlir et suer." Cet exemple est donné par Emile Coué dans son traité bien connu, *Sur la suggestion*, pour démontrer la force de la suggestion. Or, il est avéré que Pascal a recueilli cet exemple dans *l'Apologie de Raymond Sebond* de Montaigne, où Montaigne dit: "Qu'on jette une poutre entre ces deux tours (les tours de Notre Dame de Paris), d'une grosseur telle qu'il nous la faut à nous promener dessus, il n'y a sagesse philosophique de si grande fermeté qui puisse nous donner courage d'y marcher comme nous ferions si elle était à terre..."

Mais cet exemple se trouve aussi dans la littérature de l'Islam. Ibn Khaldoun l'a dans le chapître sur la magie dans ses *Prolégomènes*, on le trouve chez Ghazali dans le *Tahâfot* et je l'ai trouvé deux fois chez Avicenne, qui en est la source, une fois vers la fin des *Ishârât* et une fois dans la partie psychologique du *Shifâ'*, dans ce dernier passage il dit: "Et c'est pour cela, c.-à-d. à cause de son imagination, qu'un homme pourra marcher sur une planche par terre, tandis qu'il n'osera pas marcher dessus, quand cette même planche est posée audessus d'une eau profonde."

D'abord j'ai cru qu'il devait y avoir une source grecque commune pour Avicenne et pour Montaigne, mais il n'y en cannot be applied to man. But that the whole is greater, than all its parts put together. Thus the psychosomatic and Gestalt views became known. The two cardinal symptoms — pain and fear which bring the patient to the doctor — of which Ibn Sina was such a master — are still not solved by the scientific method. Objectification of subjective feelings and emotions are beyond the scientific method, even beyond the modern science of Cybernitics. It dawned upon men like Wundt, Pavlow, Sherrington, Cajal, Freud, Jung and others that greater than the Atom is the Neurone. — for the latter comprehends the former. To understand man we must understand his nervous system, unless until this is comprehended man will not only be unknown but unknowable.

Hippocrates warned us — to know man one must know medicine. To know medicine one must know everything — and history does not record a better example of a man who tried to know everything and succeeded to such a degree than did Ibn Sina.

The greatest tribute that a son can pay to his father, is to surpass him.

Young men, young men, grasp the spirit of Ibn Sina, work hard, I am sure you will bring back the glory that was Baghdad.

The mediaeval verdict upon Ibn Sina was blind, superficial and optimistic. The Renaissance and Post-renaissance judgment was rejective, one-sided and critical. The modern view is psychosomatic, sympathetic, appreciative. After about a thousand years of sleep, Ibn Sina wakes up and worns this puzzeled mankind by singing the arathustrian roundelay:

"Oh man —! take head —! What said deep Mid-night, indeed.
I lay asleep, asleep.—
I waked from my deep dream.—
The world is deep, is deep.—
Deeper that the world is man. Behold the man.

in the mind of Fernal, how he tries the old, and slowly but firmly (the unconscious method of learning), rejected it by an inner compulsion, how this very power to reject was intrinsically the power to move forward — may be seen as a type what was happening in the humanity at that time."

Little have the historiens credited Ibn Sina for this great mental revolution. Hegelian dialectics of history can explain this phenomena, thesis: Ibn Sina's Authority; anti thesis: Renaissance's scepticism and experimentation, synthesis: modern trend in medicine.

### II. — FROM RENAISSANCE UP TO ABOUT 1900 A.D.

Bacon's inductive philosophy became known as the scientific method. It began with observation, collection of data, experimentation, reflection and verification. These produced tremendous progress in physical, chemical, mathematical and biological sciences.

Kepler, Galileo, Copernicus, Newton, Planck, Einstein, Edison and Marconi enlarged our macrocosmal view so much that microcosm was almost forgotten.

Morgagni applying the scientific method to anatomy produced his classic — *De Sedibus*, Vesalius *De Fabrica*, Harvey, *De Motu Cordis*, Virchow, Cellular Pathology, Pasteur and Koch — Bacteriology-Lister and Bergmann put surgery on a scientific bases. The knowledge about the material bounderies of man was extended in all directions. This period was also very productive of great philosophies and philosophers. Leibnitz, Descartes, Spinoza, Kant, Hume, Hegel, Shopenhauer, Nietzsche and Darwin.

Man became very proud of his inventions and discoveries. He has started conquering space, and matter. But little he thought of self-conquest. The net result of all this evolution was that man became the victim of his own creations. During all this time, Ibn Sina's profound wisdom was forgotten. At about the Fin de Siècle some men began to think that man is not only a collection of flesh blood, bones, and nerves. That the Euclidian formula that the whole is equal to all it parts,

and philosophical writings. The tractate on Love, ante dating Omar Khayyam is a classic, and the essay on Destiny is prophetic.

Polymatic and limitless as he was, but he knew his own limitations "Take heed to the limits of your capacity and you will arrive at a knowledge of the truth."

How much of the knowledge of truth still remains in his canon a 1000 years later? That is the question which the medical profession has to answer.

Ibn Sina's Canon stands for the Epitome of all precedent development, and final codification of all Greco-Arabic medicine. Canon was divided into 5 sections, devotes respectively to theory of medicine, the simpler drugs, special pathology and therapeutics, general deseases and pharmacopoeia. Each section was further divided into subsections, and there were split up into smaller divisions. The Sina's method was that of Aristotelian dialectics.

Obviously such a "system" — however much artificial it may be, was very attractive. It was easy to learn, and easy to apply. It freed the mind from doubt. Naturally it exercised a wide spread influence becoming "canonical". So that its dominance persisted in the west until the R's began to roll — Renaissance, Reformation, Revolutions and Romanticism.

Europe was awakening from coma. Authority was being replaced by scepticism and by experiment. Inductive philosophy was replacing speculations.

In medicine men like De Vinci, Paracelsus, Linaere and Fernal were rejecting violently-consciously or unconsciously — more the latter — medioeval scholasticism and Ibn Sina's authority. Their cry was follow nature — Paracelsus burned the Books of Hippocrates, Galen and Ibn Sina. "The spirit of the age" was "Der Geist der stets verneint."

Sir Charles Sherrington, one of the greatest Drs. of this century whose death was reported this month, wrote in his book *The Endeavours of Jean Fernal*: "What happened

by heart. At 12 he was well versed in Logic, Mathematics and Law. At 12 he was a Doctor. He cured prince Nuh from abdominal colic (This was his speciality) and he was made a vezir. He gained the liberty to use Prince's library, of which he made good use. He worked like a trojan.

He was dominated by an insatiable thirst for knowledge.

"At home of nights, he relates, by lamplight. I read and wrote, and when I grew so sleepy that I felt my powers of work failing me, I drank a glass of wine to restore my energies and resume my labours. When at length I fell asleep I was so full of my studies that often on waking I fund the problems which had perplexed me had been solved during slumber. (This observation was verified by Pawlov.) Thus I continued my studies until I had attained to a complete knowledge of dialectica, physica and mathematics. Then I turned to theology and metaphysics."

This was a time of unresting activity, the days were . filled with cares of state, while at night Ibn Sina studied, gave lectures and wrote. But it must not be imagined that he was a bookworm. On the contrary he was a man of the world. He loved wine, woman and song. His was joyful wisdom. His enemies said of him all his philosophy could not make him a moral, or all his physic teach him to preserve his health.

His subsequent career was a succession of ups and downs. At one time he will be vizier at other in jail, all depending how successful he was with prince's illness. At length he devoted himself exclusively to science. On Fridays, a number of learned men would assemble to learn more from his wisdom. But before he reached the age of 58, his bodily powers were exhausted, and when he saw that physic was of no avail, resigned himself to the inevitable. He slod his goods, distributes the money to the poor, read the Koran, and died in the holy month of Ramadan. Though dead he has a large practice at his tomb, and cures are not uncommon.

Great and numerous as his works are, but greater still is the man. To understand him one should read his mystical

## IBN SINA — A MEDICO-PHILOSOPHICAL MILLENIAL EVALUATION

Communication from Dr. MALCOLM PARHAD
(26 Mars 1952)

"From Earth's dark center unto Saturn's gate.

I Have solved all problems of this world's Estate.

From every spare of plot and guile set free.

Each bond resolved, saving alone Death's Fate."

(IBN SINA)

# I. — HIS LIFE, WORK, TIMES AND INFLUENCE UP TO RENAISSANCE

Ibn Sina was not only a genius, an intellectual phenomena, but intellect incarnate.

Never perhaps has an example been seen of so precocious, quick and wide an intellect extending and asserting itself with so strange and indefatigable activity.

He appeared at a time when the Eastern Khaliphate was at its best.

The ground was prepared for him. All Greek Knowledge was translated by Bakhtishues, Meuses, and Hunein. Excellent hospitals were built, Universities were training Drs, Khalifs were patrons of culture. Arabic was the leading language. Rhazes has left a name and fame that was an inspiration and a challenge for Ibn Sina.

With such a background, and in such an atmosphere, Ibn Sina appeared. He was a prodigy. At ten he knew Koran of Medicine, which was translated in Toledo when the Arab Empire extended into Spain, influenced and guided western European thought and practice. What a proud record! Seldom has there been so influential a figure in the world of scholarship. His name rang from Bokhara to Britain and beyond.

Scientific progress during the past millenium may have rendered much of his scientific work obsolete, but his name in that field, as well as in the field of philosophy will ever live on. It is deeply etched on the tablets of the immortal. If what I learnt as a young man is also true, his name has a niche among the poets as well, for I was taught that he was the author of the Rubaiyat which is commonly ascribed to Omar Khayyum — a poem which continues to enjoy great and wide popularity in my country — a popularity that shows not only how much your people and mine have in common, but how deeply we share a common denominator. And so, while I, who have come so far, am privileged to share your rich inheritance with you, I must confess I envy you the directness of that inheritance. Yours is a more personal possession, a more intimate treasure. I shall therefore conclude my tribute by expressing the belief that with the seed of such as Ibn Sina among you, yours will always be the richer inheritance. You have grown from that seed and are therefore doubly blessed. When I confess my envy, I am, however, consoled by the knowledge that the great ones of the earth belong to the earth and to all mankind. Our pride in their achievements is no less than yours, and our belief that you will prosper and continue to flourish in the way that the "Prince of Physicians" so brilliantly lit so long ago, is as deep as yours. That is why I am today able so sincerely to join you in singing the praises of and rendering homage to so great a man as Ibn Sina. Of him we may well say what Shaikh Sadi said in his Bustân when, over seven hundred years ago, he told the story that illustrates practical charity:

> "Happy is he whose name dies not! He who sleeps beneath the earth with a heart that lives is better than he who lives with a soul that is dead."

of it today simply to show how very familiar your people were with Africa over a thousand years ago. The east coast was literally part of the Arab world. It was made accessible to them by their skill and enterprise; and by the monsoons on whose wings even the ancient Sumerians may have sailed to and from a continent of which my ancestors were not even aware at the time. That is why, until quite recently, Europeans referred to it as "The Dark Continent."

We cannot say that the Sumerians did go as far as Africa. All we know is that they were among the first, if indeed not the first, to sail the high seas and that with such favourable winds as the monsoons provide, they may well have sailed to and from it. My friend, the Abbé Breuil, the distinguished French prehistorian, believes he has recognised links with ancient Sumeria in the costumes depicted in some of the South African pre-historic rock paintings, but whether these Sumerian forms of dress reflect actual contact between Sumer and Africa, or whether they are merelly survivals or recreations of ancient fashions or not, the fact remains that Africa may well have been known to your ancestors thousands of years before Europeans emerged from a state of barbarism.

As a South African, I may therefore claim to have come to you from the fringes of an ancient colony, and with you today — deeply indebted as the West is to the East — I am proud to raise my voice with Ecclesiasticus and say; "Let us now praise famous men and our fathers that begat us."

Although he lived a thousand years ago, Ibn Sina was the product of thousands of years of civilization. By his rich inheritance and by his wisdom and counsels, he was a leader among a scholarly people when Europe was in the throes of the Dark Ages and all that part of Africa outside the sphere of Arab influence, was also literally dark.

Ibn Sina is among those who have left a name that declares not only his, but also his people's praises. The world is deeply in their debt for the lights with which they lit the path of culture and civilization. His name is a beacon in that path. As a westerner, I acknowledge with pride in achievement that for five hundred years his Qânûn or Canon

### A VOICE FROM SOUTH AFRICA

Communication from Prof. C. VAN RIET LOWE,
Director, Archaeological Survey, University, Milner Park,
Johannesburg, S. Africa.

(25 Mars 1952)

DRAFT. of contribution to the millenary celebrations to be held at Baghdad in honour of Abû 'Ali Husayn Ibn-'Abdullah Ibn Sina (Avicenna) between 20th and 28th March, 1952.

It is indeed an honour to have been invited to take part in the millenary celebrations of that great son of your people. the "Prince of Physicians", Ibn Sina. To do so, I have journeyed many thousands of miles, for I have come from a far and little-known country. I say "little-known", largely because South Africa, which is my home, is so young in western history. Europeans have known it for less than five hundred years. But you know better, for even in the days of Ibn Sina, twice five hundred years ago, Africa played an important part in the economy, history and development of those who lived round the fringes of the Persian Gulf and in the valleys of the great rivers that pour their wealth into it, as well as in the mountains beyond. So well did your people know it a thousand years ago, that when a son of the Sultan of Shiraz was outrivalled by his brothers, he set sail without any hesitation, with six sons and seven ships to build up new settlements at Mombasa and Pemba near Zanzibar, at Johanna in the Comoro Isles and elsewhere along the east coast of Africa. This actually took place about seventeen years before Ibn Sina was born, but I have chosen to remind you

- Comment cela peut-il être, mon fils: il n'a pas vu le Prophète, il en a seulement entendu parler et il n'espère aucun profit. D'où lui vient donc ce désir de quitter la chaleur de son lit par un temps pareil pour chanter l'ezan du haut des minarets?
- N'y a-t-il que lui qui soit amoureux du Prophète? Des centaines de milliers de musulmans ne sont-ils pas prêts à donner leur vie pour lui? Cela prouve que le Prophète a une force divine. Il n'y a pas d'autre explication possible.
- Tu me demandes parfois pourquoi, avec tant de science, je ne prétends pas au don de Prophétie. Regarde: je t'ai retiré de la boue, je t'ai adopté, nourri et instruit. Une nuit, je t'ai demandé un verre d'eau, mais toi, pour ne pas quitter ton lit, tu m'a assailli de questions. Si je prétendais au don de Prophétie, tu serais le premier à me renier. Où trouverai-je d'autres fidèles?

L'œuvre d'Avicenne ni aucun ouvrage scientifique ne nous transmettent ces traditions que nous ne saurions donc considérer comme certainement authentiques. Pourtant, il n'est pas impossible que la tradition populaire n'ait fait que transformer une conversation d'Avicenne avec l'un de ses disciples. La vie des grands hommes, qu'elle soit connue ou non, donne d'ailleurs toujours naissance à des légendes. La biographie d'Avicenne est bien établie. Son disciple Ebu Ubeyd Juzejânî l'a écrite sous sa dictée et n'en a complété que la dernière partie. Bien des épisodes de sa vie sont En Orient, les légendes ne sont cependant légendaires. jamais absolument fantaisistes, elles ont toutes un fond de vérité que la tradition populaire a transformé. Cette légende doit donc, elle aussi, avoir un fond de vérité que nous ignorons actuellement. Mais même dans son état actuel, cette aimable légende pleine de sens et digne de son héros, ne perd rien de sa valeur. Identique dans son fond, racontée avec des variantes en Iran et chez nous, elle demeure précieuse pour tous ceux qui s'intéressent à Avicenne et c'est pourquoi nous l'avons pieusement recueillie.

maître. Avicenne ne lui suggéra pas de se convertir à l'Islam; qu'il se convertisse de son propre gré, dit-il, et ainsi d'ailleurs advint-il.

L'enfant demandait souvent à Avicenne, en l'entretenant de sa grandeur :

— Vous qui êtes tellement savant, pourquoi ne prétendezvous pas au don de Prophétie? Mais Avicenne ne répondait rien.

L'enfant couchait dans la chambre d'Avicenne. Un jour, Avicenne voulut l'éprouver. Par une nuit très froide, il le réveilla et lui demanda un verre d'eau; mais l'enfant mit toute son intelligence en œuvre pour esquiver la demande et n'avoir pas à quitter son lit. Il posa à Avicenne toute sorte de questions sur un problème qu'Avicenne avait traité peu avant et qui le poursuivait, disait-il, jusque dans ses rêves, car il n'arrivait pas à le comprendre. Et dans la discussion, le verre d'eau fut oublié.

Mais un matin qu'il neigeait et ventait très fort, quelqu'un monta au minaret pour chanter l'ezan. Avicenne demanda à l'enfant:

- Est-ce le muezzin de la mosquée qui appelle à la prière?
- Non.
- Qui est-ce alors?
- Un amoureux du Prophète. Chaque matin, il chante ainsi avec une grande ferveur dans une mosquée.
- Est-il payé?
- Non, certes. Il est amoureux.
- Amoureux d'une personne?
- Non, amoureux du Prophète.
- Est-ce un descendant du Prophète?
- Non, il en est amoureux.
- Escompte-t-il quelque autre avantage?
- Non.
- Cet homme a-t-il vu le Prophète?
- Plusieurs siècles ont passé depuis sa mort.

### Behmenyâr:

— Mais je suis en sueur, et si je sors, l'air pénétrant par les pores de ma peau me rendra malade.

### Avicenne:

— Eh bien! Je puis te dire maintenant pourquoi je ne prétends pas et ne peux prétendre au don de Prophétie. Le Prophète est mort il y a déjà 400 ans, et pourtant l'influence de sa parole est telle qu'aujourd'hui encore, même par ce froid, ses louanges sont chantées du haut du minaret. Moi, je suis encore vivant, et tu es la personne qui m'est la plus proche, pourtant tu ne m'apportes même pas la goutte d'eau que je te demande; ma parole n'a pas d'influence même sur toi. Comment donc pourrais-je prétendre au don de Prophétie.

La même histoire est répandue dans notre pays sous une forme légèrement différente : (1)

Avicenne était un jour assis dans une boutique à laquelle un escalier donnait accès. Parmi des enfants qui jouaient dans la boue du chemin, Avicenne en remarqua un. C'était un adorateur du feu, mais sa physionomie éveillée disait qu'il deviendrait un grand homme. Avicenne l'appela dans la boutique et lui montra quelque argent. L'argent aussitôt voulut le prendre.

— Je ne te le donnerai, dit Avicenne, que si tu me laisses déposer dans la paume de ta main avec ces pincettes un peu de braise rouge. L'enfant courut dans la rue et revint bientôt la paume enduite de boue. — Pose la braise et donne-moi l'argent, dit-il.

Ravi de cette intelligence, Avicenne fit venir les parents de l'enfant et avec leur consentement le fit inscrire au médressé et l'adopta. L'enfant apprit très vite à lire et à écrire et put, au bout de quelques années, assister aux leçons de son

<sup>(1)</sup> Vahid Bey, de la Commission des Etudes des Affaires Religieuses, raconta en 1936 cette histoire au distingué savant, le regretté Nazmi Tôre qui ajoute l'avoir également lue dans une biographie d'Avicenne.

donne page 101-109 les plus beaux exemples de cette littérature. Citons entre autres les récits relatifs à l'ouïe d'Avicenne qui percevait les bruits à plusieurs kilomètres de distance, à sa vue qui permit de voir l'ombre de Mercure sur le soleil. On parle aussi d'Avicenne guérissant, à l'âge de neuf ans, la fille du roi, de sa mémoire et ses aventures avec les voyageurs des caravanes, et enfin de la grossesse de la mère d'Avicenne. Ces histoires, traduites en turc, furent publiées par le Prof. Serefettin Yaltkaya, dans l'ouvrage sur Avicenne qui contient également notre résumé du Hikâyei Ebu Ali Sina (1).

La plus remarquable de ces histoires est celle qui nous montre Avicenne refusant de passer pour Prophète:

Behmenyâr, disciple d'Avicenne, lui demanda un jour pourquoi il ne prétendait pas au don de Prophétie; si Avicenne se déclarait prophète, sa force de persuasion suffirait à vaincre tous les savants qui le nieraient. Avicenne remit sa réponse à une autre fois. Quelque temps plus tard, Avicenne et son disciple passaient la nuit dans une chambre à Hemedan. C'était l'hiver et Hemedan est connu pour la rigueur de son froid. Le matin, le muezzin monta sur le minaret pour chanter l'hymne à Dieu et les louanges du Prophète. Avicenne dit alors à Behmenyâr:

— Lève-toi et va me chercher dehors un peu d'eau, car je veux boire.

### Behmenyâr lui répondit:

Est-il possible de boire maintenant? Tu viens juste de te réveiller. Boire de l'eau en se réveillant n'est pas bon ni pour les nerfs ni pour les veins.

#### Avicenne:

— Je suis le seul médecin de ce siècle. Est-ce toi qui va me défendre de boire?

<sup>(1)</sup> Ibn Sina. Publ. de la Société d'Histoire Turque, Série VII, No. 1, Ist. 6937. — Unver, Sûheyl, Sark folklorunda Ibn Sina. — Yaltkaya, Serefettin, Iran folklorun la Ibn Sina, (dans le chapître consacré aux légendes avicenniennes).

### AVICENNE DANS LE FOLKLORE

### AVICENNE ET LA PROPHETIE DANS LA TRADITION POPULAIRE

COMMUNICATION DE M. LE DR. SUHEYL UNVER Directeur de l'Institut de l'Histoire de la Médecine de l'Université d'Istambul

(23 Mars 1952)

Avicenne fut un savant, un sage, un philosophe, un jurisconsulte, un commentateur. Par son intelligence exceptionnelle et l'universalité de son génie, il s'est acquis une place dans toutes les sciences; et aujourd'hui encore une vaste littérature lui est consacrée dans tous les domaines de la recherche scientifique. La tradition populaire ne l'ignore pas non plus, et il serait intéressant d'examiner l'idée qu'elle s'en est faite.

Ecoliers et gens du peuple lisent avec le même plaisir une « *Histoire d'Ebu Ali Sina* », imprimée à plusieurs reprises même en Turquie. Qui sait même si d'aucuns parmi ceux qui se sont intéressés, étant enfants, aux péripéties de son histoire, ne se passionneront pas, une fois grandis, pour les problèmes qui le préoccupèrent? Du moins, prendront-ils peut-être plaisir à raconter les mêmes histoires. Chaque fois que nous remontons aux origines de la science et de la civilisation, ne rencontrons-nous pas toujours le folklore?

En recueillant ces anecdotes, nous avons pensé au peuple qui pourra y trouver une formation adaptée à son niveau et à ses goûts.

Avicenne occupe une place importante dans le folklore Iranien; le «Kissasül-ülema» lithographié en Iran en 1306

#### **BIBLIYOGRAFYA:**

- Ibni Sina, Kanun fit-tib. Misirda Bulank matbaasi tab'i.
   3 cilt.
- 2 Tokatli Hekim Mustafa efendi, Kanun tercemesi. Defter 19. Sahife 149 ve 140. Seretan bahsi ve defter 21. Ve ayrıca Dr. Akil Muhtar Ozden müzesi ve kütüphanesinde mevcut birinci cildinin nefis bir yazma nüshasi.
- 3 Dr. Akil Muhtar Ozden, Hekim Ibni Sina. Avicenne Médecin. (Tedavi Klinigi ve Laboratuvari Dergisi, No. 26, 1937).
- 4 Ibni Sina. Kan alinacak damarlar risalesi.
- 5 André Soubiran. Avicenne, Prince des médecins. Sa vie, sa doctrine. Paris 1936. pp. 149, 153, 157 et 159.
- 6 A. Castiglioni, *Histoire de la médecine*. Paris 1931. p. 233.
- 7 Laignel-Lavastine. *Histoire générale de la médecine*. Paris 1938. T. II, p. 381.
- 8 F. H. Garrison, An introduction to the history of medicine. 1929. pp. 130 and 131.
- 9 V. Gomoiu, Ibni Sina. Avicenne. 1937, p. 29.
- 10 Saim Erkun, *Ibni Sina 'nin sahsiyeti, tipda yaptigi yenilikler.* 1937. S. 5 ve 6.

Les os longs fracturés doivent être ressoudés; on immobilise alors le membre malade, et, s'il est blessé, on arrête l'hémorragie, en donnant au patient des aliments facilitant la coagulation du sang.

Les plaies doivent être avant tout desséchées, et si elles sont septiques, traitées avec des cautérisants; au cas où ce traitement est insuffisant, on brûle la plaie.

Le traitement par la cautérisation locale est, dans plusieurs cas, très utile. Il sert à fortifier l'organe.

Les meilleurs instruments de cautérisation sont en or; dans les cautérisations du nez, de la bouche et de l'anus, il est indispensable de passer le cautère dans un tube, afin qu'il ne blesse pas les environs de la plaie. On doit également veiller à calmer les douleurs par des remèdes internes. Les douleurs provoquées par la flatulence sont calmées par l'application locale de compresses chaudes. Dans ce même but, on emploie aussi des cataplasmes et des ventouses et le malade se promène lentement et longuement, et essaie de calmer ses douleurs en écoutant de la bonne musique ou parfois en essayant de dormir.

Ces quelques exemples ne sont que quelques gouttes d'eau puisées dans l'océan d'Avicenne.

Les fêtes du millénaire me sont une occasion de rappeler, une fois de plus, la nécessité de traduire son Kanun non seulement dans notre pays, mais partout, en diverses langues, et il me plaît de souligner, en tant que chirurgien, l'intérêt qu'offre cette œuvre immense, non seulement comme source d'études médicales générales, mais encore dans le domaine de la chirurgie.

peuvent être utilisés, avant l'intervention chirurgicale, ainsi que les conditions et les temps propices.

Ses indications sur la saignée relèvent aujourd'hui du domaine de la petite chirurgie. Avicenne garrotte et délie plusieurs fois la veine à saigner; s'il n'arrive pas à la trouver, il l'abandonne et en cherche une autre. Il s'arrête aussi sur les inconvénients d'un garrot trop serré qui nuit aux personnes faibles, en particulier.

Il imbibe, été et hiver, d'eau de rose ou d'eau bouillie les linges à placer sur la plaie ouverte par la saignée. Cette précaution est nécessaire, dit-il, pour la soudure de la veine et de la plaie et pour prévenir l'inflammation de la partie saignée.

Avicenne connaît et décrit exactement les anthrax qu'il nomme le «feu persan». L'on considère comme une innovation en chirurgie qu'Avicenne ait flambé le bistouri avant de servir à inciser les anthrax.

Voici maintenant ce qu'enseigne Avicenne au sujet du traitement des tumeurs inflammatoires :

Les collections inflammatoires qui ne s'ouvrent pas au dehors affaiblissent de plus en plus le malade et provoquent sa mort. Les tumeurs internes, en particulier, peuvent donner lieu à des erreurs de diagnostic. Les purgatifs sont dangereux surtout pour les tumeurs relatives à l'intestin.

Dans des maladies de cette sorte, Avicenne conseille que l'opération soit confiée à un chirurgien habile. Ce chirurgien doit connaître parfaitement l'anatomie des nerfs, des veines, des artères et des muscles, car leur rupture pourrait être dangereuse; on devra également faire usage de médicaments pour calmer les douleurs du malade.

Le traitement des gangrènes par la cautérisation au fer chaud peut être parfois dangereux pour les nerfs et les artères. Si l'inflammation est très profonde, on doit pratiquer une cautérisation à l'huile bouillante qui aseptise la plaie et facilite l'hémostase.

des ulcères de l'estomac et de l'obstruction du pylore. D'après lui, les maux de l'estomac peuvent provenir de deux causes différentes; dans le premier cas, il n'y a pas de lésions organiques, mais seulement une perturbation psychique; dans le second cas, la lésion est organique: les phlegmons et les ulcères de l'estomac entrent dans cette catégorie. L'on ne peut nier l'importance dans le domaine chirurgical de ces observations qui servirent à orienter les indications thérapeutiques de l'époque.

Les conceptions d'Avicenne sur le cancer, sont absolument exactes et l'on ne saurait nier leur importance même pour la médecine moderne; il a observé fidèlement la dégénérescence provoquée dans le corps par le cancer et soutient que cette dégénérescence est plus fréquente chez la femme.

Le cancer des organes intérieurs, dit Avicenne, évolue silencieusement; les interventions ne sont pas permises dans ce cas, car elles accélèrent la mort. Si l'on n'intervient pas, la mort arrive moins vite et la maladie progresse lentement. Si dans les cancers extérieurs on intervient dès le début, alors que la tumeur est encore petite et que l'on pratique l'ablation totale, on aura conjuré un grand danger.

Avicenne note également dans son Kanun les observations chirurgicales qui lui ont été transmises, par exemple que les interventions tardives dans les cas de cancer du sein non soignés au début révèlent une cancérisation et qu'un second cancer se forme.

D'autres chapitres contiennent des observations intéressantes pour l'urologie moderne.

Certaines indications d'Avicenne relatives au traitement des cas chirurgicaux nous renseignent sur la thérapeutique générale et sur la petite chirurgie telles qu'elles se pratiquaient à son époque. Le Kanun contient encore d'autres exemples intéressants de conceptions que son époque n'adopta qu'en les expérimentant, tels les procédés employés pour l'évacuation des matières nocives: saignées, purgatifs, vomitifs sangsues. Avicenne indique dans quelles maladies ces procédés

Les médecins, en particulier, s'intéressaient également à toutes les branches de la médecine. Avicenne fut comme eux, et cela explique déjà que son œuvre soit vaste et importante, mais l'étude de ses ouvrages et les recherches auxquelles ils ne cessent de donner lieu montrent la profondeur exceptionnelle de ses connaissances. Nous pouvons donc affirmer à juste titre qu'il a non seulement traité avec compétence tous les problèmes médicaux et chirurgicaux de son époque et que plusieurs de ses observations sont actuellement encore très classiques, mais qu'ajoutant à son activité de médecin une activité dans le domaine chirurgical, branche aujourd'hui spécialisée de la médecine, il fut à son époque un véritable praticien; à ce titre encore, Avicenne a droit à une place de choix dans l'histoire de la médecine.

Les connaissances chirurgicales d'Avicenne sont basées sur des expériences personnelles dont il nous fait part dans le plus important de ses ouvrages : le *Kanun fit-tib*.

Sans nous arrêter sur les problèmes médicaux qu'il traite, nous nous contenterons de souligner ses idées relatives à la chirurgie.

Dans presque chacun des cinq volumes de son célèbre « *Kanun fit-tib* », Avicenne fait à propos de chaque maladie la description anatomique et physiologique de l'organe atteint et donne de nombreux renseignements sur les pleurésies, les empyèmes et les maladies de l'intestin, ajoutant chaque fois ses observations chirurgicales. Les exemples abondent dans le premier livre et les chapitres 3, 4 et 5 du quatrième livre de cette œuvre est son plus important traité de chirurgie. (1).

Dans ces trois chapitres, les passages consacrés à la chirurgie sont rédigés avec un soin particulier. Nombreux sont parmi les sujets traités ceux qui méritent aujourd'hui encore l'attention. Résumons-les en quelques mots:

Avicenne est le premier savant qui ait pensé que des tumeurs pourraient se former au cerveau; il parle également

<sup>(1)</sup> Avicenne consacre trois articles aux abcès et aux plaies dans le troisième chapître du quatrième volume de son Kanun. (éd. de Bulak, t. 2 pp. 146-217).

## LES CONCEPTIONS CHIRURGICALES D'AVICENNE COMMUNICATION de M. le DR. KAZIM ISMAIL GURKAN

Recteur de l'Université d'Istambul

(23 Mars 1952)

Plusieurs des théories soutenues par le grand savant et médecin musulman Avicenne sont, tant en médecine qu'en chirurgie, bien au-dessus des connaissances de son époque et font de lui l'une des plus grandes autorités de la science chirurgicale. Il fut non seulement un observateur très attentif. mais encore, dans le domaine expérimental, par nombre de ses idées et de ses théories, un véritable novateur. La chirurgie qui occupe une grande place dans la médecine générale de son époque, ne rendait guère possible ni laparatomies, ni des interventions dans les cavités profondes du corps; Avicenne n'en fut cependant pas moins habile dans ce que nous appelons aujourd'hui la petite chirurgie, et certains auteurs le considèrent même comme un chirurgien de talent. Il apparaît également dans ses œuvres pharmacien habile et excellent hygiéniste. Nous ne nous proposons cependant pas ici de montrer en Avicenne un chirurgien, mais simplement un maître qui a su appliquer ses connaissances à la chirurgie et qui possédait une réelle compétence dans toutes les branches de cette science.

Notons d'abord qu'il y a dix siècles la compétence de savants comme Avicenne s'étendait à toutes les sciences positives. Un simple coup d'œil aux tables des matières des œuvres d'Ebubekir Razi, Ebu Reyhan Birunî et Avicenne suffit à le prouver.

تسجيل الأسماء في البلاط

hallagien l'apparente aux philosophes grecs empédocliens. Car Daylamî était l'éditeur d'Abû Hayyân Tawhîdî, dont l'influence philosophique sur la formation de la pensée d'Ibn Sina ne peut plus être niée. — Or, Tawhîdî était le disciple du fameux Sijistani Mantiqî, dont la connaissance des philosophes grecs était exceptionnelle, — et dont une risâla inédite « fî kamâl naw' al-insân » (ms. de la bibliothèque du regretté Miraz Muhammad Ghazwini, signalé par Paul Kraus) fait de lui un véritable précurseur de la dernière philosophie « orientale » et aussi « illuminative » d'Ibn Sina.

dans le *Bulletin de l'Institut français du Caire*; la Note de Mr. Pinès devant paraître dans la «Revue des Etudes Islamiques»).

- 1. Malgré les arguments de Nallino, je pense que la «hikma mashriqiya», «la philosophie orientale» qu'Ibn Sina vieillissant a laissée inachevée, avait une saveur «illuminative», «mushriqiya», l'orientant dans le sens de la «Hikmat al-ishrâk» de son disciple mystique Suhrawardi Halabi (dont H. Corbin achève l'édition critique).
- 2. Appliquant le principe néoplatonicien des émanations hiérarchiques, du fayd ilâhî, Ibn Sina s'est efforcé de faire rentrer dans une classification unique une série de données que la théologie primitive de l'Islam avait groupées, notamment la signification gnostique des 28 lettres de l'alphabet arabe (c.f sa Nawrûziya) et les étapes de l'union mystique (plutôt maqâmât, que ahwâl).
- 3. Fils d'un ismaëlien, Ibn Sina a emprunté aux théologiens ismaëliens la théorie des Dix Intelligences (' $Uq\hat{u}l$ ), et son «Hayy-b-Yaqzan» paraît avoir un prototype chez l'ismaëlien Hamidaldîn Kirmani. Quant aux valeurs gnostiques des premières lettres de l'alphabet, Ibn Sina les a empruntées, en les «rationalisant», à l'ismaëlien Abû Ya'qûb Sijistani. Non pas qu'il devint en cela «min al-Sab'iya», car il y avait alors des «Ithna 'ashariya» (surtout Nusayris) utilisant ces mêmes données théologiques provenant d'Abulkhattab et de Mufaddal: partisans d'un  $R\hat{u}h$  al-Ta'wil, d'un  $R\hat{u}h$  al-Amr, supérieur au  $R\hat{u}h$  al-Tanzil (Gabriel), identifié quelquefois avec Salmân
- 4. Ibn Sina est le premier philosophe musulman qui ait essayé d'incorporer les expériences mystiques des Sûfis dans la classification philosophique générale des sciences, et le fait qu'il a écrit les  $Fus\hat{u}s$  éclaire l'orientation de ses  $Ish\hat{a}r\hat{a}t$ , et de ses commentaires du Coran (surates 113; 114). Certaines de ses lettres au sûfi Abû Sa'îd ibn abî 'l-Khayr peuvent être authentiques (du moins celles qu'Ayn al Qudât Hamadhani cite en ses « $Makt\hat{u}b\hat{a}t$ ») ainsi que son appropriation de deux termes hallagiens «ishq  $dh\hat{a}ti$ », et «kufr  $haq\hat{i}-q\hat{i}$ »). Il est très remarquable que le philosophe Ah. Daylami, dans son 'atf al-alif al- $ma'l\hat{u}f$ , remarque que le «ishq  $dh\hat{a}ti$ »

### LE BUT FINAL DE LA PENSEE PHILOSOPHIQUE D'IBN SINA; A PROPOS DES DERNIERS TRAVAUX FRANÇAIS SUR IBN SINA (1)

# COMMUNICATION DE M. LOUIS MASSIGNON Professeur au Collège de France (22 Mars 1952)

Les derniers travaux français sur certaines œuvres d'Ibn Sina, principalement sur les *Ishârât*, — ont projeté une nouvelle lumière sur l'évolution de la pensée philosophique du Maître durant la fin de sa vie.

Je ne me propose pas aujourd'hui de décrire ces travaux parus ou sous presse, donnés en français par Mlle Goichon, Mr. Louis Gardet, et Mlle d'Alverny; notre éminent ami et collègue de l'Académie Fouad 1er, Ibrahim Madkour se proposant de le faire avec son autorité de chef d'équipe avicennien.

Je veux seulement en dégager certaines conclusions, en m'aidant aussi d'une remarquable Note de Mr. S. Pinès sur l'attribution à Ibn Sina des *Fusus al-hikma* du pseudo-Farabi ainsi que de mes Notes sur la *Risâla Nawrûziya* (sous presse

<sup>(1)</sup> La communication de M. Massignon a été faite, au Congrès, en arabe. Toutefois pour respecter scrupuleusement les nuances de pensée de l'éminent orientaliste, nous reproduisons le texte français qu'il a bien voulu nous remettre.

En 832, le calife de Bagdad fondait une sorte d'Office des traductions chargé de multiplier celles-ci. Il s'agissait de mettre le plus vite possible à la disposition du Monde arabe les trésors de la culture grecque. En déléguant à Bagdad, celui de ses collaborateurs qui est spécialement chargé de stimuler la traduction des œuvres représentatives de la littérature universelle, j'imagine que le Directeur Général de l'UNESCO a voulu rattacher par une sorte de pieux pélerinage cette partie de nos activités à un précédent glorieux et fécond, afin qu'elle en reçoive une inspiration et une impulsion nouvelles

Messieurs, vous le voyez, l'UNESCO connait et apprécie la portée, la signification de votre réunion. Je vous exprime tous les vœux que forme son Directeur Général pour le succès de vos travaux.

œuvres de l'esprit qui est la raison d'être et le support de son action.

D'autre part, Avicenne à la fois métaphysicien, médecin, mathématicien, chimiste et musicien, fut un esprit universel. Il put encore jouir de ce privilège qui est refusé aux érudits de notre temps où la spécialisation du savoir est la condition de son progrès. Il n'y a nulle raison de s'en enorgueillir. Il faut plutôt que les savants prennent exemple sur les meilleurs d'entre eux et s'efforcent de situer constamment le minuscule domaine de leurs recherches particulières, dans le champ immense de l'enquête commune. Il faut qu'ils considèrent avec attention les tenants et les aboutissants des phénomènes qu'ils étudient, qu'ils n'oublient jamais de les rattacher au point de référence qui donne tout son sens à leur examen: l'homme, avec ses ambitions, ses besoins, sa patience et sa fragilité. Là encore, Avicenne, qui se préoccupa d'intégrer la plupart des connaissances de son temps dans un système complet, nous propose une leçon dont l'actualité ne cesse de grandir. Il nous contraint en même temps d'admirer en lui l'ensemble des pouvoirs, des dons et des persévérances où, depuis toujours, les esprits créateurs ont puisé leur génie.

C'est dans cette intention que l'UNESCO a entrepris la traduction, à l'occasion du Millénaire, d'une œuvre arabe et d'une œuvre persane d'Avicenne. Déjà la traduction française du Kitâb al-ishârât wa-l'tanbîhât est parue, sous les auspices de la Commission fondée à Beyrouth, à la suite d'un accord entre l'UNESCO et le gouvernement libanais. J'ai apporté le volume avec moi. La traduction du Danesh Nameh est en cours: la publication de la première partie est prévue pour cette année. Elle témoignera de notre collaboration avec le gouvernement de l'Iran.

Dans cette initiative, il ne faut pas voir un désir de rivaliser avec les magnifiques entreprises du Département Culturel de la Ligue Arabe. Elle ne constitue que le moyen choisi par une Institution internationale pour proclamer solennellement ce que l'humanité toute entière doit au Maître dont nous nous souvenons aujourd'hui. Elle n'a pas trouvé de meilleur hommage à lui rendre que de favoriser la diffusion de la pensée. J'ajouterai qu'elle les comble de la manière qui peut le mieux la toucher. Car dépassant toute limitation issue de la langue, de la race ou de la religion, vous avez su assurer à un esprit universel l'universalité d'hommages à laquelle son génie lui permet de prétendre. De cette initiative généreuse, l'UNESCO vous remercie profondément.

Elle attache, en effet, une signification singulière à l'œuvre d'Avicenne, et à la fonction remplie pendant plus de trois siècles par la philosophie arabe. Elle y distingue un parfait modèle du relai des connaissances, de la transmission du savoir, de la solidarité des cultures, sur quoi il est de sa vocation fondamentale d'insister inlassablement. Comment ne pas considérer avec émotion, puis avec enthousiasme ce long voyage de la pensée grecque à travers les siècles et la géographie? Athènes d'où nous partons est déjà un point d'arrivée et de convergence. Mais pour nous ce sera le centre et la source, le lieu d'élection où enseignent Platon et Aristote. C'est bientôt l'étape d'Alexandrie, et à partir de 363, celle d'Edesse où les classiques grecs sont traduits en syriaque. L'école d'Edesse fermée, les professeurs se répandent en Perse à Gundisapour et en Syrie à Kinnesrin. En 750, l'avènement des Califes Abbassides marque, dans cette ville même, le début d'un gigantesque mouvement de traductions en arabe des textes grecs ou syriaques. C'est l'époque d'Al-Farabi, précédant de peu celle d'Avicenne; puis l'héritage est transporté à l'autre extrémité de la Méditerranée; Averroës enseigne en Espagne, à Cordoue, apportant aux penseurs occidentaux une somme imposante et précieuse de concepts, de notions, de termes techniques, d'arguments, de classifications qui, venue du Portique et de l'Académie, a survécu aux plus dangereuses vicissitudes de l'histoire par un détour extraordinaire et Etonnante généalogie, Aristote, qui genuit providentiel. Avicenne, qui genuit Averroës, qui genuit Maïmonide, qui genuit Spinoza.

Cette lignée fait l'admiration de l'esprit. Elle ne reprèsente d'ailleurs pas une filiation univoque; chemin faisant, elle s'est ramifiée inextricablement. Elle a profité de mille apports divers, elle a donné naissance à de jeunes et vigoureuses écoles. Sans aucun doute, l'UNESCO a le droit d'y reconnaître le symbole impressionnant de cette connivence générale des

# ALLOCUTION DE M. ROGER CAILLOIS Représentant de l'UNESCO

(20 Mars 1952).

Votre Altesse Royale, Excellences,

Mesdames, Messieurs,

Mes premières paroles seront pour vous exprimer les regrets du Directeur Général de l'UNESCO, Son Excellence Jaime Torres Bodet, retenu à Paris pour la 29ème session du Conseil Exécutif de notre Organisation. Il m'a expressément chargé de dire à Votre Altesse Royale, aux autorités du Gouvernement de l'Iraq, aux représentants de la Ligue Arabe, aux organisateurs du Congrès et aux membres des différentes délégations quelle aurait été sa joie de pouvoir se joindre à vous, aujourd'hui, pour célébrer un nom impérissable.

S'il n'est pas là, l'UNESCO, du moins, est présente. Elle ne manque jamais de s'associer aux assemblées comme la vôtre qui réunissent des hommes éminents, tout entiers dévoués aux progrès de la science et de la culture. En des temps où s'accumulent les menaces de sanglantes dissensions. leur application et leur sérénité constituent un exemple et un réconfort.

Ce n'est pas d'aujourd'hui que l'UNESCO s'intéresse à Avicenne. Elle se sent tenue envers ce grand esprit à des obligations particulières. Déjà, en 1948, sa troisième Conférence Générale, réunie à Beyrouth, attirait l'attention du monde universitaire et savant sur le Millénaire que vous êtes invités à fêter. De sorte que votre réunion comble ses vœux.

# TEXTE ORIGINAL DES ALLOCUTIONS ET COMMUNICATIONS FAITES EN D'AUTRES LANGUES QUE L'ARABE

Remarque. — Pour conserver une fidélité entière à l'égard des auteurs, nous avons tenu à reproduire, dans leur texte original, les allocutions et communications faites en une autre langue que l'arabe. Un résumé dans cette dernière langue en a été fait dans la partie arabe. L'ordre suivi est celui-là même des séances.

période contemporaine, les orientalistes s'intéressèrent à nouveau à la philosophie d'Avicenne et en traduisirent de larges extraits dans les diverses langues européennes modernes: française, allemande ou anglaise.

Tout cela montre qu'Avicenne est un penseur universel. Il semble bien que les hommes du moyen-âge eux-mêmes avaient cette conviction. On a fait, en effet, dernièrement certains travaux de restauration sur les murs de la Bibliothèque Bodléienne à Oxford. Ces travaux mirent à jour un certain nombre de portraits: ceux d'Aristote, de Platon; le troisième, mystérieux dont on ne connut pas d'abord l'identité, s'avéra, par la suite, être celui d'Avicenne.

Nous pouvons maintenant affirmer que l'idée du Congrès a connu un franc succès dans sa conception et sa réalisation. Et soit que cette idée ait apparu spontanément ou qu'elle ait été le fruit d'une mûre réflexion, il est certain que nul mieux qu'Avicenne ne pouvait illustrer à la fois le caractère musulman et universel de la philosophie musulmane. Toutefois si nous avons commencé par lui, nous espérons poursuivre la série et faire revivre les grands penseurs de l'Islam, chacun en temps opportun. Dans cette commémoration nous cueillerons du passé ses leçons, nous augmenterons la richesse du présent et nous trouverons, pour l'avenir, une lumière sûre.

La réalisation de l'idée a été également assurée avec succès. C'est sur Bagdad que tomba le choix, Bagdad, capitale des Haroun El-Rashid et des Ma'moun, afin d'y célébrer une des gloires de l'Islam. On y invita une élite de penseurs orientaux et occidentaux afin de souligner le caractère universel de la réunion. Ainsi le Congrès s'harmonisait parfaitement avec l'esprit de l'homme qui était à l'honneur. Congrès qui provoqua un mouvement de pensée appréciable: Avicenne fut longtemps à l'ordre du jour et il le restera encore sans aucun doute. Nous sommes convaincus que le livre que nous présentons suscitera à son tour de l'intérêt. Nous nous sommes abstenus de discuter les idées qui y sont exposées préférant en laisser à leurs auteurs la responsabilité.

Maintenant, c'est au tour de l'Iran de célébrer le grand philosophe. Nous ne doutons pas que le congrès qu'elle tiendra à cet effet ajoutera encore à la gloire de celui que le Congrès de Bagdad a entendu mettre à l'honneur.

IBRAHIM MADKOUR

une influence sur la pensée de Jalâl al-Dîn al-Afghânî et le cheikh Mohammad Abduh. Ainsi elle vécut de longues années malgré les attaques de Ghazali et l'aversion des siècles postérieurs pour la philosophie et son étude. L'influence de sa médecine ne fut pas moindre, peut-être même la surpassatelle et fut plus manifeste. Cela parce que le *Canon* est resté le livre de base pour les médecins arabes jusqu'aujourd'hui certains, même, continuent à appliquer les remèdes et à suivre les traitements qui y sont indiqués.

Ce que l'on dit de l'arabe peut être également dit du persan, qui est la langue originelle d'Avicenne. Il composa un certain nombre d'ouvrages dans cette langue et ceux qui furent composés en arabe furent traduits en persan par ses compatriotes qui s'attachèrent à toute son œuvre médicale et philosophique.

Et par l'intermédiaire de l'arabe et du persan, son influence s'étendit en Turquie; les Turcs à leur tour se firent ses disciples et se firent l'écho de son enseignement. Est-il besoin de signaler ici que les bibliothèques d'Istambul sont la source la plus importante des manuscrits avicenniens?

Il a également eu, en hébreu et en syriaque, des lecteurs et des disciples qui l'ont continué. En effet, un certain nombre de ses œuvres ont été traduits en hébreu comme les 'Uyûn alhikma et certaines parties des Ishârât et du Najât. Les penseurs juifs médiévaux subirent son influence et à leur tête Maïmonide. On remarque cette influence dans l'histoire moderne chez Spinoza. De même certaines de ses œuvres ont été traduites en syriaque comme les Ishârât le Poème sur l'âme et Risâlat al-tayr. On lui connaît des disciples syriaques comme Ibn al-'Ibrî au 13ème siècle A.D.

L'influence d'Avicenne ne se limite pas à l'Orient mais elle s'étendit jusqu'à l'Occident. Un siècle à peine après sa mort on commença à traduire son œuvre en latin. On en fit des dizaines de copies que les étudiants se passaient entre eux. Dès que l'imprimerie parut, le *Canon* fut imprimé en arabe et en latin, en Europe, et il y resta jusqu'au 16ème siècle, un fondement de l'enseignement de la médecine. Ce qui fut traduit du *Shifâ* produisit un mouvement d'idées importantes aux 13ème et 14ème siècles dont la plus évidente manifestation est le courant de l'avicennisme latin. Dans la

parfaitement assimilée et sut s'en faire le fidèle interprète. Il composa des ouvrages de médecine et de chimie, de physique et de biologie, d'astronomie et de mathématique, de logique et de métaphysique, de morale et de politique, de théodicée et d'exégèse coranique. Les deux livres du *Shifâ'* et du *Canon de la Médecine* représentent à merveille cette vaste culture.

Dans le *Shifâ'*, nous trouvons en effet la doctrine d'Aristote et de ses commentateurs à côté de celles de Platon, de Zénon et de Plotin. De même que nous y trouvons la philosophie entière fraterniser avec la science, se mêlant à elle avec harmonie. C'est ainsi qu'à côté de la logique et de la métaphysique, l'ouvrage contient les mathématiques d'Euclide et d'Archimède, l'astronomie de Ptolémée, la musique des Pythagoriciens, des études abondantes sur les plantes et les animaux. Dans le *Canon* on voit la médecine d'Hippocrate et de Galien à côté de la médecine hindoue et persane ainsi que la longue expérience et les études de ses prédécesseurs.

Dans ses deux grands ouvrages, Avicenne emprunte et crée. Il emprunte aux autres cultures et il crée, poussé par la recherche dans le monde musulman lui-même. Par ce dernier trait, Avicenne se montre certainement à l'avant-garde des chercheurs musulmans originaux. Le Congrès n'a pas manqué de souligner l'originalité de ses idées, la nouveauté de ses études. Les divers savants ont pris soin de manifester les divers aspects de sa multiple originalité: en logique, en psychologie, en médecine, en musique. Par là on peut dire que sa culture est humaine, qu'elle s'ouvre à de vastes horizons ne craignant pas d'emprunter aux autres parce qu'elle a pleine confiance en elle-même, comme elle ne craint nullement de donner largement; en un mot elle se sert des autres et elle les sert.

De là il appert qu'Avicenne est un penseur universel, s'élevant au-dessus du temps et de l'espace. Il est, sans nul doute, un savant et un philosophe; or la science et la philosophie véritables n'ont pas de patrie. Sa philosophie est la philosophie même de langue arabe et, directement ou indirectement, a été étudiée régulièrement à Tunis et au Caire, à Damas et à Bagdad. Nous pouvons affirmer qu'elle exerça

dans un langage accessible à des lecteurs modernes et dans le cadre des théories scientifiques et philosophiques contemporaines. Certaines revues ont même consacré un numéro spécial à Avicenne.

Le Congrès a commencé et poursuivi ses travaux dans une atmosphère scientifique indiscutable, exposés et discussions prenant le pas sur toutes autres activités. Le meilleur témoignage en est l'ouvrage que nous présentons aujourd'hui au public et qui contient l'ensemble des travaux du Congrès. Sans entrer dans le détail de ces études, faisons simplement remarquer qu'elles ont contribué à mettre en lumière les trois faits suivants: Avicenne était un penseur doué de dons exceptionnells, il fut le symbole d'une culture, enfin il fut un penseur universel.

En ce qui concerne ses dons exceptionnels, ils se concrétisent dans sa rare pénétration, sa mémoire prodigieuse, son intelligence fertile, son incomparable patience dans le travail. Autant de traits qui se manifestèrent chez lui dès sa tendre jeunesse au point qu'il acheva sa culture liguistique, religieuse et intellectuelle alors qu'il avait à peine dix ans et qu'il arriva au degré de la spécialisation et de la maturité à peine âgé de vingt ans. Il devint une autorité en médecine, en astronomie et en mathématique, un maître en philosophie. Les monarques et les princes se le disputèrent et se firent une gloire de l'attacher à leur cour. Il couronna toute cette activité par une production variée et nombreuse qu'il fut donnée à peu d'hommes de réaliser à un tel degré : plus de 200 volumes de dimensions variées.

Qu'il soit le symbole d'une culture, cela ressort du fait qu'il a exprimé d'une façon véritable la pensée musulmane avec ses propres caractéristiques. Certes il emprunta aux Grecs et aux Romains, il subit l'influence des Persans, des Indiens et des Syriens mais il en rassembla les divers éléments en une nouvelle synthèse, en lui communiquant sa propre originalité de sorte qu'elle devint l'œuvre de son milieu et des conditions qui l'entourèrent autant qu'elle le fut des autres cultures universelles. Avicenne est parmi les penseurs musulmans celui qui présente et exprime le mieux ce caractère : il connut toute la culture musulmane de son temps l'ayant

#### INTRODUCTION

L'idée du Congrès d'Avicenne a germé et s'est développée dans le calme; aussi lui fut-il donné de porter des fruits comme en porte une croissance lente et sûre. Ses promoteurs ont tenu à la mettre à l'abri de tout exclusivisme de race ou de nation ce qui lui a permis de revêtir une forme humaine universelle, qu'aucun horizon ne limite, qu'aucun lieu ne borne. Qu'il nous suffise de signaler que l'on a commémoré Avicenne à Paris, à Cambridge et à Montréal avant de le commémorer à Bagdad. Et dans cette dernière ville nous avons vu travailler côte à côte l'Espagnol et le Libyen, l'Anglais et l'Iranien, le Turc et l'Indonésien, le Français et le Syrien, l'Egyptien et l'Irakien, le Libanais et le Transjordanien. Ceux qui ont été empêchés d'assister au Congrès comme par exemple le Soudan, l'Inde et l'Afrique du Sud n'ont pas manqué de manifester leur solidarité en envoyant officiellement des télégrammes au Congrès. Véritable Société des nations scientifique dont l'UNESCO a tenu à souligner le caractère universel en s'associant officiellement à son activité.

A la vérité cette idée n'a pris corps qu'au nom de la science qu'elle entendait uniquement servir. Et c'est pourquoi elle n'a pas manqué de provoquer un mouvement intellectuel appréciable. Elle a ressuscité Avicenne de son tombeau et, pour commémorer sa mémoire, elle a su mobiliser les savants de langues les plus diverses: arabe, syriaque, turque, persane, anglaise, française, italienne, espagnole, etc. Un signe de cette activité est le grand nombre d'ouvrages, une vingtaine, composés à l'occasion du millénaire et cela en diverses langues. Les uns sont des éditions critiques de textes avicenniens accompagnés de notes ou de traductions, d'autres sont des exposés de certains aspects de la philosophie avicennienne

Le Comité du Caire travailla en étroite collaboration avec le Comité de Bagdad pour l'organisation du Congrès: choix des sujets, programme des communications, des conférences publiques, exposition des ouvrages avicenniens, de spécimens de manuscrits etc. Nous remercions Dieu d'avoir béni nos efforts et de les avoir couronnés de succès dans les divers aspects du Congrès: communications, expositions, excursions, etc. Ce qui fut particulièrement remarquable, ce fut la minutie de l'organisation, la largeur d'esprit des congressistes acceptant des opinions contraires aux leurs et les discutant avec courtoisie et patience. Comment ne pas admirer également l'accueil si cordial et l'hospitalité si généreuse du Gouvernement irakien qui mit tout en œuvre pour assurer aux congressistes le maximum de confort. Qu'il veuille bien trouver ici l'expression de notre profonde reconnaissnce.

Une fois le Congrès terminé, nous avons estimé que le meilleur moyen d'en rendre le souvenir durable était de rassembler, en un recueil, les diverses communications qui y furent faites. Pour assurer à ces Actes du Congrès la plus large diffusion nous avons publié les communications faites en d'autres langues que l'arabe dans leur texte original et nous en avons donné un résumé en arabe.

Au terme de cette préface, nous remercions le comité tripartite désigné par le Comité d'Avicenne du Caire pour mener à bonne fin la publication de ces Actes, à savoir le Dr Fouad El-Ahwani, le R.P. Georges C. Anawati et, comme président, le Dr. Ibrahim Madkour.

Nous espérons que le succès du Congrès d'Avicenne sera un stimulant pour les penseurs, qu'il les encouragera à en tenir d'autres et à poursuivre la tâche de faire revivre le souvenir des grands hommes : ils présenteront ainsi à la jeunesse un noble idéal à suivre. Que Dieu assure le succès.

AHMAD AMINE

l'intérêt des médecins qui le considèrent comme un des grands hommes de leur profession. C'est un philosophe, au courant des secrets de la philosophie; c'est un conteur et un poète, un physicien et un chimiste. Bien plus, accusé, à ce qu'on rapporte, de mal connaître la langue arabe, il composa pour prouver le contraire, un livre volumineux ayant comme objet cette langue. Il traita aussi, dans ses ouvrages, de la mystique et suscita, dans ce domaine aussi, de nombreuses études. Cette activité dans de domaines si divers est un témoignage évident de sa supériorité intellectuelle.

Ausi n'est-il nullement étonnant que des fêtes fussent instituées pour commémorer son anniversaire. L'idée première d'un tel millénaire germa dans l'esprit des Iraniens à l'occasion du millénaire de sa naissance. Les Arabes, à leur tour, décidèrent de fêter l'illustre philosophe. Pour organiser le Congrès, divers comités, en contact étroit et permanent, furent constitués : un en Perse, le second en Iran, le troisième, fondé i! y a deux ans, en Egypte.

L'Iran eut à cœur d'élever à Avicenne un mausolée à Hamadan, à reproduire son portrait, à émettre des timbres commémoratifs en son honneur. Un des premiers soins du Comité du Caire fut de recueillir toutes les œuvres d'Avicenne. de donner une description des manuscrits qui les contiennent. Il confia ce travail au R.P. Georges C. Anawati qui fut grandement aidé dans sa tâche par son voyage à Istambul avec la mission de la Ligue Arabe, envoyée y photographier les précieux manuscrits dont elle regorge. Ce fut là un premier pas qui servit de base aux recherches ultérieures. Comité égyptien du Ministère de l'Instruction Publique entreprit l'édition du Shifâ' dont il publia le premier volume de la Logique, inédit jusqu'ici. De plus le Comité du Caire décida de publier une biographie scientifique complète du célèbre philosophe et confia ce travail au Docteur Mahmoud El-Khodeiri. Nous espérons la voir bientôt paraître. Le Caire demanda également aux autres comités de publier certains inédits d'Avicenne. Enfin il exprima le désir à un certain nombre de savants orientaux et orientalistes de les voir traiter tel ou tel aspect de la riche personnalité d'Avicenne demandant à chacun d'eux de souligner ce qui avait plus particulièrement trait à sa spécialité. Nous les remercions d'avoir accédé à notre désir.

#### PREFACE

Un des traits caractéristiques des nations vivantes, c'est de s'intéresser à ceux de leurs compatriotes qui se sont illustrés dans les domaines de la science, de l'art ou de la guerre. Elles s'y emploient de diverses manières: en leur élevant des statues, en donnant leur nom à certains instituts ou certaines rues, enfin en commémorant, en des fêtes solennelles, l'anniversaire de leur naissance ou de leur mort.

Les nations arabes ont pris conscience, à leur tour, de cette nécessité: elles ont célébré, il y a quelques années, les anniversaires de Mutanabbi et de Abou l-'Alâ' al-Ma'arri et voilà qu'elles viennent de célébrer celui d'Ibn Sînâ.

Les Turcs l'avaient déjà fait auparavant; les Iraniens les suivirent puis, à leur tour, les nations arabes songèrent à lui consacrer un congrès à Bagdad. Ce sont précisément les Actes de ce congrès qui font l'objet de la publication présente.

La raison de ces multiples manifestations en l'honneur d'Avicenne, c'est qu'il est réclamé de divers côtés: parce qu'il est né dans le Turkestan, les Turcs le considèrent comme un des leurs; parce qu'il a vécu en Perse, les Iraniens le réclament comme Persan; enfin parce que sa culture était arabe, les Arabes affirment leur droit sur lui. La philosophie s'élève au-dessus de toutes ces considérations: elle se garde, pour juger des hommes, de prendre comme critère leur race, leur pays d'origine ou leur lieu de naissance. Ce qui compte à ses yeux, c'est la valeur de leurs œuvres.

Avicenne écrivait en persan et en arabe. Sa personnalité présente de multiple aspects : comme médecin il a suscité



عند مدخل بهو أمانة العاصمة \_ بعد حفلة التعارف

|                                                            | Page    |
|------------------------------------------------------------|---------|
| Allocution de M. Said Fahim au nom de la Direction         |         |
| Culturelle de la Ligue Arabe                               | 440     |
| Allocution du Dr. Kazim Ismail Gurkan président de         |         |
| la délégation turque                                       | 411     |
| Allocution de S.E. Ali Asghar Hekmat, président du         |         |
| comité iranien d'Avicenne                                  | 444     |
| Allocution de M. Mohammad Rashidi, délégué de              |         |
| l'Indonésie                                                | 474     |
| Allocution du Dr. Jamil Saliba, président de la délégation |         |
| syrienne                                                   | ٣٨٤     |
| Allocution de M. Fouad Ephram El-Boustanî, président       |         |
| de la délégation du Liban                                  | ۳۸٦     |
| Allocution de M. 'Abdallah Zurayqât, délégué de la         |         |
| Transjordanie                                              | 347     |
| Allocution de M. Ahmad Ragheb al-Hasayiri, délégué de la   |         |
| Libye                                                      | 444     |
| Allocution du Professeur Garcia Gomez délégué de           | • • • • |
| l'Espagne                                                  | 444     |
| Allocution du Président du Congrès par le Dr. Naji El-Asil |         |
|                                                            | , , ,   |
| APPENDICES                                                 |         |
| L'aspect mystique de la philosophie avicennienne par le    |         |
| Dr. Aboul-'Ala 'Afifi                                      | 499     |
| Avicenne entre les Persans et les Arabes par M. Mo-        |         |
| hammad Taqi Al-Qcmmi                                       | ٤0٠     |
| Les idées d'Avicenne sur la géologie par M. Sate' al-Hosri | 205     |

|                                                                                      | Page          |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Contribution du Liban aux études avicenniennes par M.                                | t. ar. t. fr. |
| Fouad Eph. El Boustani                                                               | 757           |
| Avicenne et son influence sur la mystique par M. 'Abbas                              |               |
| El-'Azzaoui                                                                          | 701           |
| La tendance humaniste chez Avicenne par M. Zohdi                                     |               |
| Jarullah                                                                             | 409           |
| La métaphysique chez Avicenne et Averroès par le Dr.                                 |               |
| Mohammad Yousof Moussa                                                               | <b>Y</b> V•   |
| Avicenne poète par le Dr. Mohammad Badi' Sharîf                                      | 4.5           |
| Le caractère poétique d'Avicenne par le Dr. Mohammad                                 |               |
| Mahdi El-Basir                                                                       | 414           |
| Le problème de Dieu chez Avicenne et les motakallimoun par le Dr. Mohammad El-Bahiyy | w.,           |
| Avicenne et l'époque abbasside par le Dr. Daoud Chalabi                              |               |
| Tivicenne et repoque abbasside par le Di. Daoud Chalabi                              | 1.17          |
| QUATRIEME JOURNEE                                                                    |               |
| QUATRIEME JOURNEE                                                                    |               |
| L'éducation chez Avicenne d'après son Epître sur la                                  | 'n            |
| Politique par M. Kamal Ibrahim                                                       | 770 ·         |
| Ibn Sina — A medico-philosophical millenial evaluation                               |               |
| par le Dr. Malcolm Parhad                                                            | ٣٤١31         |
| Les traductions latines chez Ibn Sina et leur diffusion                              |               |
| au moyen-âge par Mlle. M. Th. D'Alverny                                              | <b>45459</b>  |
| Pascal, Montaigne et Avicenne par M. Van Den Bergh                                   | ٣٤٤ 36        |
| Avicenne et le prophétisme par le Dr. Mohammad                                       |               |
| Fl-Hasnimi                                                                           | 450           |
| La notion de prophétisme et les vérités religieuses chez                             | W. W          |
| Ibn Sina par M. Louis Gardet                                                         | <b>70739</b>  |
| al-Turayhi                                                                           | 408           |
| Avicenne et l'enseignement de la médecine en Europe au                               | 102           |
| moyen-âge par le Dr. Mostafa 'Omar                                                   | <b>409</b>    |
| Avicenne et la littérature syriaque par le R.P. Boulos                               | , • ,         |
| Behnam                                                                               | 441           |
| L'édition nouvelle du Shifâ' par le Dr. Ibrahim Madkour                              |               |
| •                                                                                    |               |
| SEANCE DE CLOTURE                                                                    |               |
| Allocution du Dr. Naji El-Asil                                                       | 479           |
| Synthèse des travaux du Congrès par le Dr. Ibrahim                                   |               |
| Madkour                                                                              | **            |
|                                                                                      |               |

|                                                             | Page          |
|-------------------------------------------------------------|---------------|
| Centribution de la France à la commémoration d'Avicenne     | t. ar. t. fr. |
| par le Professeur Louis Massignon                           | ٧٩ 14         |
| Les études avicenniennes en Espagne par le Professeur       |               |
| Garcia Gomez                                                | ۸١            |
| Les œuvres persanes d'Avicenne par S.E. Ali Asghar          |               |
| Hekmat                                                      | ٨٤            |
| L'œuvre littéraire arabe et persane d'Avicenne par          |               |
| Ahmad Hamed El-Sarraf                                       | 91            |
| Avicenne et la Poétique d'Aristote par le Dr. 'Abd          |               |
| El-Rahman Badawi                                            | 1.0           |
| Le poème de l'âme d'Avicenne par 'Adel Ghadbane             | 117           |
| DEUXIEME JOURNEE                                            |               |
|                                                             |               |
| La Musique chez Avicenne par M. Zakariyya Yousof            | 174           |
| Les poèmes didactiques médicaux d'Avicenne par M.           |               |
| Ch. Kuentz                                                  | 127           |
| Les conceptions chirurgicales chez Avicenne par le Dr.      |               |
| Kazim Ismail Gurkan                                         | 180 17        |
| Avicenne l'oculiste par le Dr. Mostafa Sharîf El-Ani        | 127           |
| La date de naissance d'Avicenne par M. Moh. Mohit           |               |
| Tabataba'î                                                  | 177           |
| Avicenne et les maladies du cœur par le Dr. Fouad           | 117.          |
| Qandela                                                     | 17.           |
| La théorie du bien chez Avicenne par le Dr. Jamil Saliba    | 19.           |
| Dieu et le monde chez Avicenne par le Dr. Mchammad          | 17'           |
| Thabet El-Fandi                                             | ۲.,           |
| La conscience chez Avicenne par le Dr. Ahmed Fouad          | ι             |
| El-Ahwani                                                   | 77.           |
| TROUGHENE TOURNES                                           |               |
| TROISIEME JOURNEE                                           |               |
| Avicenne et la prophétie dans le folklore par le Dr. Suheyl |               |
| Unver                                                       | <b>Y</b> ٣123 |
| L'âme humaine chez Avicenne par le Dr. Albert Nasri         |               |
| Nader                                                       | 747           |
| La nouveauté de la logique d'Ibn Sina par Mlle. A.M.        |               |
| Goichon                                                     | Y             |
| (A voice from South Africa) par M. Van Riet Lowe            | Y & V 28      |

### TABLE ANALYTIQUE DES MATIERES

|                                                                                                                   | Page          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|                                                                                                                   | t. ar. t. fr. |
|                                                                                                                   | \ I           |
| Introduction du Dr. Ibrahim Madkour                                                                               | o 4           |
|                                                                                                                   | 11            |
| Présidence et membres du congrès                                                                                  | 19            |
| SEANCE D'OUVERTURE                                                                                                |               |
| Allocution royale de S.A. l'Emir Abdulilâh                                                                        | Y0            |
| Publique                                                                                                          | 77            |
| Irakien d'Avicenne                                                                                                | 44            |
| Culturelle                                                                                                        | 41            |
| Allocution de M. Roger Caillois au nom de l'UNESCO                                                                | ۳۳ 10         |
| Allocution de S.E. Taqi Zadé au nom des pays orientaux                                                            | 47            |
| Allocution du Professeur R.Gibb au nom des orientalistes<br>Allocution du Dr. Ibrahım Madkour au nom des délégués | ٤١            |
| des pays arabes                                                                                                   | ٤٢            |
| LES SEANCES                                                                                                       |               |
| PREMIERE JOURNEE                                                                                                  |               |
| Une série continue de disciples d'Avicenne pendant deux                                                           |               |
| , , ,                                                                                                             | ٣٥            |
| Risalat al-ixîr par M. Ahmad Atech                                                                                | ٦.            |
| Essai de classification des œuvres d'Avicenne par le                                                              |               |
| R.P.G.C. Anawati O.P                                                                                              | 70            |
| Hayy ibn Yaqdhân d'Avicenne, Ibn Tofayl et Sohrawardi                                                             |               |
| par le Dr. Ahmad Amine                                                                                            | ٧١            |
| Avicenne et le shifisme par le Dr. Mohammad Mostafa                                                               |               |
| Hilmi                                                                                                             | ٧٣            |



سمو الأمير عبد الاله الوصى وولى العهد

#### MILLÉNAIRE D'AVICENNE

## CONGRÈS DE BAGDAD

20 - 28 Mars 1952



LE CAIRE
IMPRIMERIE MISR S.A.E.
1952